
        
            
                
            
        

    
 

Ấn Quang Pháp Sư  

Gia Ngôn Lục  

Tục Biên 

印 光 法 師 

嘉 言 錄 續 編 

Hậu học Thích Quảng Giác & quy y đệ tử Từ Chí Giác đảnh lễ cung 

kính biên tập  

Pháp sư Đức Sâm giám định 





Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa 

Giảo chánh: Minh Tiến & Huệ Trang & Đức Phong 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  2  

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  3  

Ấn Quang Pháp Sư  

Gia Ngôn Lục Tục Biên 

印 光 法 師                                

嘉 言 錄 續 編 

Hậu học Thích Quảng Giác & quy y đệ tử Từ Chí Giác đảnh lễ cung 

kính biên tập  

Pháp sư Đức Sâm giám định 

oOo 

Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa 

Giảo chánh: Minh Tiến & Huệ Trang & Đức Phong 

(dịch theo bản in của Cổ Tấn Báo Ân Phật Học Đường, năm 2002) 



Lời Tựa 



Kinh Pháp Hoa dạy:  “Chư Phật Thế Tôn do một đại sự nhân duyên 

 mà xuất hiện trong cõi đời” . Đại sự nhân duyên vừa nói ấy không ngoài 

muốn  làm  cho  chúng  sanh  khai  thị  ngộ  nhập  tri  kiến  của  Phật.  Chúng 

sanh  vốn  sẵn  đủ  tri  kiến  của  Phật,  hiềm  rằng  phiền  não  Hoặc  nghiệp 

chướng  lấp  diệu  minh,  nếu  không  được  chư  Phật  khơi  gợi,  dẫn  dắt, 

chúng sanh sẽ không có cách nào khai thị ngộ nhập được! Do vậy, đức 

Thích  Ca  Thế  Tôn  lúc  mới  thành  Chánh  Giác  đã  than  rằng:   “Lạ  thay! 

 Hết thảy chúng sanh đều sẵn đủ trí huệ, đức tướng của Như Lai, nhưng 

 do vọng tưởng, chấp trước, chẳng thể chứng đắc. Nếu lìa vọng tưởng thì 

 Nhất Thiết Trí, Tự Nhiên Trí, Vô Ngại Trí liền được hiện tiền” . Do vậy, 

chư Phật Thế Tôn hưng khởi lòng Từ, vận dụng lòng Bi, xuất hiện trong 

thế gian, nói đủ mọi pháp, không gì chẳng nhằm làm cho chúng sanh phá 

trừ vọng tưởng, chấp trước, hoàn toàn trở thành trí huệ, đức tướng, đều 

cùng khai thị ngộ nhập tri kiến của Phật. Nhưng do chúng sanh căn tánh 

thiên  sai  vạn  biệt,  trọn  đủ  tám  vạn  bốn  ngàn  phiền  não,  đức  Như  Lai 

thương xót,  xét  soi  căn  cơ để lập  giáo,  nói rộng  rãi tám  vạn bốn ngàn 

pháp môn để đối trị. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  4  



Trong số ấy, tìm lấy một pháp viên đốn, siêu diệu, thẳng chóng, rốt 

ráo, thỏa đáng, thực hiện dễ thành công, dùng sức ít mà hiệu quả nhanh 

chóng, thích hợp khắp ba căn, gồm trọn các pháp thì chỉ có cách nương 

theo các vị Bồ Tát Quán Âm, Thế Chí, Văn Thù, Phổ Hiền, các đại tôn 

giả Ca Diếp, A Nan, Mã Minh, Long Thọ, và lịch đại tổ sư cõi này là 

Viễn Công, Trí Giả, Thanh Lương, Vĩnh Minh. [Các vị ấy] đã sớm đặc 

biệt chọn lấy pháp môn Tịnh Độ trong Tu Đa La Giáo, [bởi lẽ pháp này] 

là thuốc A Già Đà trị chung vạn bệnh, dạy cho khắp mọi chúng sanh đều 

cùng nên tu tập. Vạn người tu, vạn người đến, đều cùng được khai thị 

ngộ  nhập  tri  kiến  của  Phật  hòng  thỏa  thích  bổn  hoài  xuất  thế  của  đức 

Phật.  Pháp  môn  tối  thượng  thù  thắng  siêu  tuyệt  này  từ  lúc  được  khai 

sáng tại núi Khuông Lô vào thời Đông Tấn, đời nào cũng có cao nhân 

hoằng  dương  rạng  ngời.  Điều  này  có  thể  thấy  cặn  kẽ  trong  sách  vở, 

chẳng cần phải rườm lời. 



Hơn một trăm năm gần đây, pháp vận cũng nguy ngập theo vận đời, 

đến nỗi đại pháp như vậy cũng ít có ai đề xướng. May mắn là lúc thoi 

thóp  tột  cùng  lại  sống  dậy,  được  vị  Thân  Giáo  Sư  của  chúng  ta  là  Ấn 

Công Lão Nhân thừa nguyện tái lai, đặc biệt hoằng dương đạo này. Đạo 

đức, văn chương của lão nhân như mặt trời, mặt trăng giữa không trung, 

như sông rạch chảy khắp cõi đất. Văn Sao Chánh Biên, Tục Biên được 

lưu thông khắp cõi. Không những hàng đệ tử Phật đua nhau ngưỡng mộ, 

mà cũng có lắm kẻ chê bai Phật pháp mà đọc văn Ngài, hoặc nghe nói 

tới đức hạnh của Ngài, lòng cũng chẳng khỏi kính phục. Đức tót vời cảm 

hóa  con  người  sâu  đậm  như  thế,  nhằm  đúng  thời  Mạt  Pháp  này,  thật 

hiếm  người  sánh  bằng!  Nào  ngờ  do  nghiệp  cảm  của  chúng  sanh,  pháp 

tràng chợt gãy, mùa Đông năm Canh Thìn (1940), đại sư về Tây, thoáng 

chốc đã tròn ba năm. Trong ba năm ấy, bồi hồi nghĩ tưởng, hối hận sâu 

xa lúc ban đầu mình đã xem thường để lỡ, vì sao vậy? Do lúc đại sư tại 

thế, trí huệ vô ngại, đức hạnh, danh vọng vòi vọi. Dẫu cho ma vương, 

ngoại đạo tung hoành, chúng sanh ngu muội, không phân biệt được đúng 

- sai, chỉ cần đại sư ban một lời, quá nửa đã đột nhiên giác ngộ, tâm vui 

vẻ, chân thành khâm phục. Dẫu lũ quyến thuộc ma cũng chẳng thể hoành 

hành oai thế được! 



Nay thì tiếng sư tử hống chẳng còn nghe nữa, huệ nhật ẩn bóng, cố 

nhiên những kẻ viết lách phô phang phá hoại di giáo của đại sư gây hại 

rất nặng, nhưng vẫn còn có những người có đủ con mắt giống như bảy 

mươi vị [đệ tử] thấu hiểu Trọng Ni (Khổng Tử) chẳng thể phá hoại được. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  5  

Chúng ta cũng chỉ đành ai nấy tận hết sức mình tu hành là được rồi, hơi 

đâu  để  so  đo  với  bọn  họ.  Mặc  cho  bọn  họ   “chữ  Phật  ta  chẳng  thích 

 nghe” , chúng ta chỉ có A Di Đà Phật, A Di Đà Phật, chỉ niệm đức Phật, 

chỉ cầu Tịnh Độ mà thôi! Nhưng lại có chuyện khiến cho con người đau 

lòng buốt óc nhất, khôn ngăn lương tâm xao xuyến, dẫu biết rõ là nhọc 

sức vô bổ, nhưng chẳng thể không nói đến, không gì bằng chuyện những 

kẻ  dùng  đến  bút  gỗ,  mâm  cát  (cầu  cơ)  để  tưởng  chừng  như  ca  ngợi, 

ngưỡng mộ đại sư, nhưng [thật ra là] vu báng, khinh miệt Ngài! 



Nay tôi chẳng phân biệt hết thảy những vị công khai phản đối, hoặc 

vu báng ngấm ngầm, hoặc thật sự hộ trì, xin hãy đều tâm bình khí hòa 

thương lượng. Đạo đức, văn chương của đại sư thuở sinh tiền cao tột như 

thế nào, ta hãy khoan bàn tới. Chỉ căn cứ vào chuyện đại sư biết trước 

lúc mất, tuổi đã tám mươi, vẫn có thể từ chõng nằm tự mình đi đến ghế 

tựa,  ngồi  ngay  ngắn  hướng  về  Tây,  các  căn  vui  vẻ,  chánh  niệm  phân 

minh, an tường về Tây giữa tiếng niệm Phật của đại chúng. Sau khi trà-

duy (hỏa thiêu), linh cốt trắng sạch, có những miếng màu như vàng ròng 

hoặc Phỉ Thúy, cũng như xá-lợi thật lắm, linh dị thật nhiều, lắm người 

thấy nghe. Sự ứng hiện tốt lành như thế, hạng Tăng nhân tầm thường có 

thể đạt được hay chăng? 

Đối với học vấn, phẩm hạnh của đại sư, xin các vị cứ dựa theo sự 

thật để phê bình, rốt cuộc có ai chê trách Ngài chẳng hiểu giáo lý, tu mù 

luyện đui hay chăng? Trộm sợ rằng, bất luận là ai nếu dám thốt ra lời ấy, 

ắt sẽ bị ngàn vạn người lớn tiếng thóa mạ, quở là kẻ chẳng biết tự lượng, 

ăn nói bừa bãi1, hủy báng Tam Bảo, tội chẳng thể dung tha, trốn tránh 

được! 



1 Nguyên văn “tín khẩu thư hoàng” (信 口 雌 磺). Theo Thành Ngữ Tự Điển, Thư 

Hoàng là một khoáng chất có màu vàng, mềm, dễ nghiền thành bột. Do thời cổ, giấy 

thường được nhuộm vàng bằng chất Hoàng Bá để tránh mối mọt, nên khi viết sai chữ 

nào, người ta dùng bột Thư Hoàng bôi lên, rồi viết chữ đúng chồng lên trên. Vào thời 

Đông Tấn, Vương Diễn vốn là một người hâm mộ tư tưởng Lão Trang, thích biện 

bác với người khác, nhưng thường ăn nói bừa bãi, câu sau mâu thuẫn câu trước. Hễ 

có ai chỉ ra chỗ sai, bèn nói lấp liếm, hoặc cãi chày cãi cối “tôi không hề nói câu ấy”, 

nên  người  thời  ấy  thường  bảo  ông  ta  “khẩu  trung  Thư  Hoàng”,  ngụ  ý  châm  biếm 

miệng  ông  ta  ngậm  sẵn  Thư  Hoàng  để  bôi  sửa  những  chỗ  nói  bậy.  Sau  này,  câu 

“khẩu trung Thư Hoàng” bị biến đổi thành “tín khẩu Thư Hoàng” và được sử dụng 

với ý nghĩa ăn nói bừa bãi, rồ dại, không suy nghĩ, không cần biết đến hậu quả! 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  6  



Những người thật sự hiểu biết đại sư trong thế gian cũng chẳng cần 

phải đề cao Ngài ra sao, nói Ngài có thần thông tiên tri này nọ, là bậc Bồ 

Tát nào đó tái lai v.v... (Chúng ta được dự vào hàng đệ tử, đối với mật 

hạnh tự ẩn giấu chẳng lộ của đại sư, chưa thấy chứng cứ thật sự nào. Dẫu 

có chuyện ấy đi nữa, cũng chẳng nên tự phô phang), nhưng nhận biết đại 

sư là bậc hạnh giải siêu việt, trác tuyệt, thâm nhập kinh tạng, khéo léo 

khế hợp Phật tâm, hạnh làm khuôn mẫu cho đời, lời lẽ làm pháp tắc cho 

cõi thế, nhất cử, nhất động đều hữu ích cho pháp môn, đều nêu khuôn 

phép cho hàng hậu học. 

Bình luận như thế, tôi sợ trộm rằng bất luận ai nghe tới (trừ hạng ma 

vương chuyên cầu danh văn lợi dưỡng, ghen ghét, chướng ngại, ôm lòng 

hoại loạn pháp  môn)  ắt  sẽ đều  cùng gật đầu.  Thế  mà  nhiều người vẫn 

còn cho rằng chưa thể khen ngợi đại sư xứng với sự thật, ngay cả hạng 

giả vờ xưng tụng, ngưỡng mộ cũng không thể phủ nhận. Hạnh giải của 

Ngài thuở đương thời, tướng lành lúc lâm chung, thiết thực như vậy đó, 

chắc chắn cao đăng thượng phẩm, chẳng còn phải ngờ vực dị nghị mảy 

may chi nữa! Đã lên Thượng Phẩm cõi Tây Phương thì chứng Vô Sanh 

Nhẫn, viên mãn Phật quả chỉ là vấn đề thời gian, có thể nói Ngài đã hoàn 

tất  nhiệm  vụ  học  Phật,  đương  nhiên  chẳng  còn  có  mảy  may  thiếu  sót, 

tiếc nuối gì! 

Kẻ  hơi  biết  giáo  lý  hãy  nên  thấu  hiểu  sâu  xa.  Có  lắm  kẻ  cầu  cơ, 

thường mạo nhận là được đại sư giáng đàn, tự lược thuật những chuyện 

thật lúc sinh tiền (tợ hồ là đúng, nhưng thật ra là sai), tự nói chính mình 

đã sanh về Tây Phương, lại còn buồn bã hối hận thoạt đầu chẳng tin lời 

cơ bút. Lời lẽ vu hãm oan uổng ấy, người hơi hiểu biết Phật pháp nghe 

xong liền đau lòng, buốt óc, hoặc đến nỗi phun cả cơm ra! Vì sao vậy? 

Xin hỏi là thật hay giả, thì những người cùng tự xưng là đệ tử Phật hãy 

đều  cùng  nhau  bình  tâm  hòa  khí  để  đáp  lời.  Trong  thế  gian,  có  học 

thuyết, lý lẽ nào cao siêu, huyền diệu hơn Tam Tạng gồm mười hai thể 

loại do  kim  khẩu  [của  đức  Thế  Tôn]  giảng  ra hay  chăng?  Tôi  trộm  sợ 

rằng ngoài những kẻ công khai phản đối Phật pháp ra, chẳng có một ai 

dám đáp một chữ Có! 

Như  vậy  thì kinh  điển  gồm  mươi  hai thể loại trong  Tam  Tạng  của 

đức Phật ta chính là học thuyết, giáo lý tối cao vô thượng, được thế giới 

công nhận đã lâu; đại sư lại thông hiểu rộng khắp Tam Tạng, khế hợp 

Phật tâm khéo léo, do cầu lòng Nhân mà đạt được lòng Nhân, đích xác 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  7  

đã sanh về Tây Phương, tấn tu Bồ Đề như trong phần trên đã thuật. Thế 

mà lũ bút gỗ mâm cát vẫn lắm phen vu cáo đại sư, bảo Ngài  thốt lời hối 

hận vì trước kia đã chẳng tin theo lời cơ bút. Đúng là còn dữ dằn, tai hại 

hơn những kẻ công khai phản đối, phá hoại rất nhiều! 

Đối với lũ thanh đồng2 phò cơ ấy chuyên bám vào bút gỗ, mâm cát 

để kiếm ăn, một bề chẳng dính líu gì tới đại sư cho mấy thì đều đáng bỏ 

qua, chẳng buồn tính toán tới. Nhưng có lắm đệ tử đã từng quy y với đại 

sư, vẫn khoác lấy danh xưng là kẻ tin tưởng, ngưỡng mộ đại sư, mà vẫn 

tin tưởng những lời lẽ vu cáo ấy, coi như là khuôn vàng thước ngọc do 

chính đại sư tự thuật. Hạng người ấy càng đáng gọi là mất trí điên cuồng, 

kém cỏi đến cùng cực! Vì sao vậy? Bởi chính họ tà - chánh chẳng phân, 

thối  -  thơm  chẳng  biết,  vu  báng  đại  sư  cũng  hồ  đồ  giống  hệt  như  bọn 

[cầu cơ] kia! 



Kiểu ăn nói bịa đặt trong đàn cầu cơ như vậy chẳng những khinh rẻ, 

nhục mạ đại sư, mà còn khinh rẻ, nhục mạ toàn bộ Phật giáo! Bởi lẽ, đức 

Phật giảng kinh nhằm dạy con người cầu sanh Tây Phương, cầu chứng 

Phật  quả.  Những  điều  đại  sư  dạy  người  khác  cũng  là  cầu  sanh  Tây 

Phương, chứng Phật quả. Đương nhiên, điều đại sư tự hành cũng là cầu 

sanh Tây Phương, chứng Phật quả. Nay lời bịa đặt trong đàn cầu cơ lại 

bảo khi chưa sanh về Tây Phương, đại sư chẳng biết Tịnh Độ ở nơi đâu, 

tức là những gì đại sư dạy dỗ người khác đều là nói dối! Như vậy là đã 

khinh miệt, nhục mạ đại sư đến mức độ nào? Lại còn nói đại sư đang 

sống  trong  cõi  Khí  Thiên  do  bọn  họ  bịa  ra  (Danh  xưng  Khí  Thiên  chẳng 

những trong Phật pháp không có, ngay cả sách Nho cũng chẳng có. Chỉ vì bọn họ 

uống nhiều mực quá đến nỗi toàn thân hồ đồ, chính mình không có mắt để biện định 

đen - trắng trong đàn cơ nên mới nói nhăng, nói cuội như vậy). Lại còn nói nhăng, 

nói càn đại sư vẫn chưa thể đạt tới Lý Thiên! 

Xét ra, giáo lý thông thường của đức Phật đã dạy đều nhằm làm cho 

con người thoát khỏi tam giới, tu thánh quả. Nói tới Tam Giới thì một là 

Dục Giới, tức sáu tầng trời thuộc cõi Dục cùng nhân gian và bốn ác đạo; 

hai là mười tám tầng trời thuộc cõi Sắc; ba là bốn tầng trời thuộc cõi Vô 

Sắc.  Dục giới,  Sắc Giới,  Vô  Sắc  giới được  gọi  chung  là  tam  giới,  đều 

cùng thuộc biển khổ sanh tử luân hồi. Thoát khỏi tam giới thì mới chứng 

thánh quả. Nay bọn họ gọi quàng là “Khí Thiên, Lý Thiên”, lại lầm lạc 



2  Những  kẻ  vịn  cơ  bút  để  “thần  tiên”  giáng  cơ  thường  được  gọi  là  đồng  tử,  hoặc 

thanh đồng. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  8  

bảo Khí Thiên là quả vị tột bậc, chẳng những khinh miệt, nhục mạ đại sư 

mà còn khinh miệt, nhục mạ hết thảy Phật, Bồ Tát! 

Họ chẳng biết trong cổ thư, một chữ Lý (理) chỉ có nghĩa là trị lý, tu 

lý (sửa chữa, giồi mài), vốn từ ý nghĩa “trị ngọc” (mài giũa ngọc) được 

mở  rộng  ra.  Sau  này,  nó  lại  được  mở  rộng  thành  đạo  lý,  đến  khi  ngài 

Thanh  Lương  chú giải  kinh  Hoa  Nghiêm,  mới  lập  ra danh từ  Lý  pháp 

giới.  Tống  Nho  ăn  trộm  nghĩa  ấy,  lập  ra  Lý  Học,  biến  chính  mình  trở 

thành  trò  đùa.  Bởi  lẽ,  từ  ngữ  “Lý  pháp  giới”  chỉ  tự  thể  của  các  pháp, 

chính là thật cảnh. Tống Nho không hiểu được cái vốn sẵn chân thật, cứ 

hiểu theo mặt chữ, nên đến nỗi suốt một ngàn năm qua, trong môn hộ 

xung đột, xúm nhau tranh cãi chẳng ngớt. Như chư thiên vốn thuộc vào 

hàng chúng sanh, được sanh lên cõi trời chính là do thiện nghiệp và sức 

Thiền  Định.  Nay  bọn  họ  ghép  bừa  chữ  Lý  với  chữ  Thiên,  bịa  ra  danh 

xưng Lý Thiên, đúng là cứ tưởng khai phá một bầu trời mới lạ, nào ngờ 

đáng gọi là “con vẹt học nói tiếng người”, trọn chẳng biết chuyện của 

con người, nực cười quá đỗi! 

Đại  sư  tri  kiến  siêu  việt,  trác  tuyệt,  đời  này  hiếm  có  mấy  ai  sánh 

bằng, cố nhiên chẳng [thốt lời] tầm ruồng, thừa thãi. Đối với chuyện cầu 

cơ, trong Văn Sao Chánh Biên lẫn Tục Biên, đại sư đều có lời răn nhắc, 

cảnh tỉnh. Chẳng hạn như:  

-  Chuyện cầu cơ đều do linh quỷ nương theo tri thức của kẻ phò cơ 

 để xoay chuyển cơ bút, thậm chí còn có những kẻ phò cơ tự bịa đặt lời 

 giáng  cơ!  Tuy  chẳng  phải  là  hoàn  toàn  không  có  bậc  chân  tiên  giáng 

 đàn, nhưng chỉ là trong trăm ngàn lần mới ngẫu nhiên có một lần giáng 

 đàn mà thôi! Còn những kẻ xưng là Phật, Bồ Tát đều toàn là hạng giả 

 mạo. Nhưng người phò cơ phần nhiều khuyên người khác làm lành, tuy 

 chẳng chân thật, nhưng do họ đã khoác cái danh làm lành, so với những 

 kẻ  công  khai  làm  ác,  đương  nhiên  cao  hơn  một  bậc.  Lại  còn  có  thể 

 chứng  minh  những  chuyện  họa  phước,  quỷ  thần  v.v...  khiến  cho  con 

 người có cái để e sợ; do vậy, chúng ta cũng chẳng cần phải cố ý công 

 kích. 

 Hiềm  rằng  những  lời  giáng  cơ,  chẳng  những  không  phù  hợp  Phật 

 pháp  (Kẻ  hơi  biết  Phật  pháp  phò  cơ  thì  lời  giáng  cơ  thường  nói  tới 

 những  thứ  “Phật  pháp”  nông  cạn  hoặc  gần  giống  như  Phật  pháp.  Kẻ 

 chẳng biết gì về Phật pháp hầu cơ thì toàn là nói nhăng, nói cuội!) Rốt 

 cuộc phần nhiều là coi mắt cá như minh châu, hoại loạn Phật pháp, gây 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  9  

 hại  quá  lớn!  (Người  thật sự  hiểu  biết  Phật pháp  quyết  chẳng  phụ  họa 

 chuyện cầu cơ, đức Phật chế định Tam Quy, tức là đã bảo ban, răn dạy 

 phân minh, tường tận, thiết thực, huống hồ còn có những nghĩa lý sâu 

 xa).  Vì  thế,  phàm  là  đệ  tử  thật  sự  của  đức  Phật,  chớ  nên  tùy  tiện  tán 

 đồng. Những lời trên đây dành để nói với hai người các ông, chớ nên nói 

 công  khai,  sợ  kẻ  vô  tri  cho  là  tôi  bịa  đặt  đồn  thổi  để  hủy  báng  người 

 khác thì chẳng những không có lợi ích mà còn có hại nữa!” 

Lời dạy này có thể thấy trong phần Di Giáo đăng trong Hoằng Hóa 

Nguyệt San số 24. Lại đọc trong Văn Sao Tục Biên, thấy có đoạn:  

-  Cầu cơ là do tác dụng của linh quỷ, chúng nó nói ta là vị Phật này, 

 hay vị Bồ Tát nọ, vị tiên kia, đều là mạo danh. Chân tiên có khi giáng 

 cơ,  nhưng  sợ  rằng  trong  trăm  ngàn  lần  chưa  được  một  lần,  huống  là 

 Phật, Bồ Tát ư? Dùng cầu cơ để đề xướng Phật pháp tuy có lợi ích nhỏ 

 nhoi, nhưng đã sai từ căn bản.   Người thật sự học Phật quyết chẳng cậy 

 vào đấy để đề xướng Phật pháp. Vì sao vậy? Do nó là tác dụng của quỷ 

 thần. Nếu có linh quỷ thông minh thì vẫn chưa đến nỗi hỏng chuyện; chứ 

 nếu lỡ một con quỷ hồ đồ giáng đàn, ắt sẽ đến nỗi hỏng đại sự! Người ta 

 do cầu cơ bị lỡ làng đại sự sẽ bảo Phật pháp sai lầm! Kiểu đề xướng ấy 

 chính là đầu mối phá diệt Phật pháp vậy!” 

Ngài còn dạy:  “Vào đời Đạo Quang nhà Thanh trước kia, có một vị 

 Cử Nhân ở Nam Xương, truyền cho một môn nhân cầu cơ xem bệnh ở 

 tỉnh thành, rất linh nghiệm. Nhằm lúc mẹ quan Tuần Phủ bị bệnh, thuốc 

 men vô hiệu, có người thưa ông X... cầu cơ xem bệnh rất linh. Do vậy, 

 quan mời đến thăm bệnh, kê toa, bà cụ uống vào chết tươi! Quan vội sai 

 thầy  lang  đọc  toa  thuốc,  thì  ra  trong  ấy  có  những  vị  thuốc  công  phạt 

 nhau. Tra khảo, người ấy thưa: „Đấy là do thầy tôi dạy‟, do vậy quan 

 bắt thường thầy anh ta, quở: “Ngươi lừa dối hại người đời‟, sai giết chết 

 ông thầy. Ông cho rằng không cầu cơ sẽ thiếu pháp duyên lay động tâm 

 người lớn lao, chẳng biết nỗi họa cầu cơ lớn tầy trời, công đức khuyên 

 người  [của  cơ  bút] chẳng  thể  bù  đắp   được!  Bậc  chánh  nhân  quân  tử, 

 quyết chẳng dự vào đàn tràng ấy v.v...” 



Những lời cảnh tỉnh, răn dạy như thế, xin hãy đọc từ thư gởi cho ông 

Trần Tích Châu và thư trả lời cư sĩ X... ở Vĩnh Gia trong Văn Sao Chánh 

Biên  cũng  như  thư  trả  lời  ông  Giang  Cảnh  Xuân  trong  Văn  Sao  Tục 

Biên, những lời dạy trong các bức thư ấy rất tường tận, thiết thực! Đại sư 

ngăn ngừa bịa đặt, cả đời cẩn thận, cho ấn loát công khai như thế tức là 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  10  

đã cân nhắc kỹ lưỡng. Xin hãy đọc lời Phi Lộ trong tờ nguyệt san số 24, 

Ngài  đã  răn  chớ  nên  phát  biểu  công  khai,  đủ  chứng  tỏ  những  gì  chưa 

được  Ngài  công  bố,  chỉ  nói  riêng  tư  với  người  khác,  càng  hết  sức  răn 

nhắc, cảnh tỉnh thống thiết hơn nữa, vẫn chưa biết là bao nhiêu (Năm Dân 

Quốc 28, 29, ông X... do cái tâm say sưa, đã đem lời cơ bút bảo Sâm lần lượt thông 

cáo cho các nơi. Những lời xấu ác sâu đậm, gây đau lòng cùng cực ấy vẫn còn rất 

nhiều). 



Thuở sinh tiền, đại sư có thái độ như vậy đối với cầu cơ, kinh sách 

vẫn còn đấy,  mọi người đều biết,  thế mà [bọn cầu cơ] vẫn dùng lời lẽ 

“hối  hận  vì  lúc  sống  chẳng  tin  tưởng  cầu  cơ”  để  vu  báng  đại  sư!  Há 

chẳng phải đã bảo đại sư sống hồ đồ suốt tám mươi năm trên cõi đời ư? 

Đến khi sanh về Tây Phương mới giác ngộ. Như vậy là đại sư kém rất xa 

bọn đệ tử một mực tin tưởng cầu cơ như các ngươi rồi! Xin hỏi kiểu vu 

báng oan uổng ấy đã chèn ép đại sư đến mức nào?  Thế mà bọn họ vẫn 

dương dương đắc ý, tự khoe ta là tín đồ của đại sư, tôn kính, sùng phụng 

đại sư. Tri kiến kiểu đó, tôi chẳng biết là đã hồ đồ đến bực nào, hay là có 

dụng tâm chi khác vậy? 



Những lời dông dài, phiền phức trên đây đều là nói về đàn cầu cơ. 

Đối với mỗi một đàn cầu cơ linh thiêng nào, đại sư cũng đều thống trách 

chúng ta chớ nên phụ họa. Ngay như Sâm cũng thường nói: “Phàm ai là 

đệ tử Phật mà vẫn mê tín lời cơ bút thì tuy là do kiến địa chẳng chân thật 

nhưng  cũng không  có  ai  [trong số  ấy]  chẳng  tin vào  thứ  ma  túy  mang 

tiếng linh nghiệm đó! Họ chẳng biết chuyện linh thiêng trong thế gian 

thật nhiều, có gì đáng coi là kỳ lạ đâu!” Sâm sống sáu mươi năm trên 

đời, trải qua những chuyện linh dị dẫu có sạch trúc cũng không thể chép 

hết được! 



Năm mười bảy tuổi, Sâm bệnh nặng sắp chết, lạy ma một lạy, lập tức 

có linh nghiệm đặc biệt, trở thành một người khỏe mạnh, chắc là tất cả 

những chuyện  linh dị trên thế gian đều khó thể nhanh chóng hơn chuyện 

này được! Xin hãy đọc trong Hoằng Hóa nguyệt san số  23 có bài viết 

vụng về của tôi bàn về quả báo rõ ràng của việc sát sanh và phóng sanh 

thì sẽ biết đại khái. Năm lên mười tám,  do bị hoàn cảnh xấu hèn tiêm 

nhiễm, mê cờ bạc, chơi bài Hoa Hội3, thường tới những chỗ ô uế khôn 



3 Hoa Hội (花會) là một loại bài phổ biến vào triều Đạo Quang nhà Thanh, thoạt đầu 

chỉ  lưu  hành  ở  vùng  Chiết  Giang,  về  sau  lan  truyền  khắp  các  tỉnh  Quảng  Đông, 

Phước Kiến, Giang Tô,  Thượng Hải.  Do bộ  bài  gồm  ba mươi sáu quân bài,  tượng 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  11  

kham để van vái quỷ thần. Thường là sáng hôm sau chơi Hoa Hội thì tối 

hôm  nay  liền  cầu  được  tên  con  bài  ấy,  tôi  nghĩ  sự  linh  dị  cũng  chẳng 

thua hết thảy đàn cầu cơ. Tới năm hai mươi tuổi, sau khi ăn chay, theo 

học  với  vị  sư  phụ  Không  Kiến  ngoại  đạo  là  Tế  Công;  ông  ta  cùng  sư 

huynh  đều  là  hạng  giỏi  bói  toán.  Do  vậy,  Sâm  cũng  biết  đại  lược  đôi 

chút;  vì  thế, bèn đoán  thử  họa phước tương lai,  tiên đoán linh  nghiệm 

càng khó thể viết trọn! Những chuyện quỷ thần thông linh như vậy kể 

sao cho xiết! 



Nhưng những sự linh dị ấy chẳng những hoàn toàn vô ích cho thân 

tâm  tánh  mạng  mà  còn  gây  chướng  ngại cho  đại sự sanh tử  (Giới luật 

của đức  Phật ngăn cấm  rõ  ràng).  Ngay  cả  chuyện  con  người trong  thế 

gian muốn cầu may tránh dữ cũng thường gặp cảnh trái ngược, huống hồ 

đàn cầu cơ các nơi trọn chẳng phải là linh dị không sai xuyển mảy may 

nào! Nếu các vị không tin, tôi sẽ lược thuật chứng cứ như sau:  



Ngày mồng Một tháng Mười âm lịch năm nay, có hai cư sĩ đến thăm, 

kể lại sự khảo nghiệm họ đã từng trải qua. Trong pháp hội các nơi, họ 

thường  nghe  nhiều  người  tán  dương  đàn  cầu  cơ  X...  nọ  lừng  lẫy  một 

thời, linh dị phi thường. Lòng họ vẫn nửa tin nửa ngờ, tự nhủ: “Nếu thật 

sự linh thiêng ta sẽ tin tưởng, sùng phụng, đặc biệt hoằng dương” bèn 

đến đàn ấy xem thử ra sao, trong tâm ngầm khấn rằng: “Ngài X... (chỉ vị 

chúa đàn cầu cơ đặc sắc nhất ấy) đã dự vào dòng thánh, ắt có Tam Minh, Lục 

Thông thì Tha Tâm Thông cố nhiên chẳng cần phải nói nữa. Đệ tử là... 

chẳng cầu chuyện gì khác, chỉ mong sao khi con chí thành đảnh lễ ba lạy 

xong, xin bút gỗ của Ngài sẽ ngưng lại bất động, liền có thể chứng tỏ 

ngài có Tha Tâm đạo nhãn, đệ tử sẽ trọn hết lòng thành sùng phụng, tận 

lực  tuyên  dương”.  Khấn  thầm  rồi  lễ đủ  ba  lạy  xong,  bút  gỗ  hoàn  toàn 

chẳng ngưng chạy, họ liền chẳng bị đàn tràng ấy mê hoặc. 



Chỉ thấy  một  vị  Tăng  thông  minh sáng láng  tôi từng quen biết  mà 

cũng mê tít đàn cầu cơ ấy. Ông X... nọ nghĩ vị tăng ấy tài năng xuất sắc 

bất phàm, ai nấy đều mong vị ấy sẽ hoằng dương pháp hóa to lớn trong 



trưng  cho  36  nhân  vật  trong  xã  hội  như  hoàng  đế,  tể  tướng,  tướng  quân,  trạng 

nguyên, công chúa, ăn mày, hòa thượng, đạo sĩ, nho sĩ, tiều phu v.v... Lưng quân bài 

vẽ hình rồng, ngựa, bướm, cá v.v.. đẹp đẽ, nên gọi là Hoa Hội. Người chơi bài sẽ đặt 

tiền,  nói  tên  một  quân  bài  trước  khi  rút.  Nếu  rút  trúng  sẽ  được  nhà  cái  chung  món 

tiền  lớn  gấp  30  lần  tiền đặt  nếu  chỉ  có  một  người  chơi.  Nếu  hai  người  chơi  thì  chỉ 

được chung món tiền gấp 15 lần tiền đã đặt v.v... 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  12  

tương lai; nếu lọt vào tà ma, ngoại đạo, vị tăng ấy sẽ chuyên cậy vào bút 

gỗ để đề cao giá trị bản thân, dù có khả năng viết lách, thuyết giảng, đầy 

đủ  thế  trí  biện  thông,  rốt  cuộc  cũng  thuộc  về  một  trong  tám  nạn,  gây 

chướng  ngại  to  lớn  cho  việc  học  Phật,  bèn  chẳng  tiếc  sức  hiện  thân 

thuyết pháp nhằm lôi kéo ông ta. 



Phương cách như thế nào? Do vị cư sĩ ấy đã mồ côi từ nhỏ, nhưng vị 

Tăng ấy không biết, cư sĩ bèn giả vờ viết  một bức thư nói: Mẹ ông ta 

hiện thời đã sáu mươi bảy tuổi, vốn thường khỏe mạnh, nay nhằm ngày 

kia tháng nọ, mắc phải bệnh nọ, dây dưa lâu ngày, thuốc men vô  hiệu. 

Bất đắc dĩ, kính xin vị Tăng ấy hãy chuyển lời cầu chẩn trị tới đàn cầu 

cơ ấy, xem thử tuổi thọ của bà cụ như thế nào, cầu cho cụ chóng lành 

bệnh có được hay không? 



Vị Tăng ấy liền xin giùm ông ta, rồi chuyển lời phủ dụ từ đàn cầu cơ 

ấy như sau: “Mẹ ngươi tuổi gần bảy mươi, tuổi thọ đến mức ấy kể như 

đã cao. Bệnh tình trước  mắt như vậy, thật sự chẳng đáng ngại. Nay ta 

ban cho một toa thuốc, hãy cho bà cụ uống trước, sẽ dần dần khỏi bệnh. 

Tới mười một giờ đêm ngày ấy, ta là X... (chỉ vị chúa đàn ấy) sẽ đích thân 

tự phóng quang tiếp độ, cụ sẽ liền bệnh hết, thân yên v.v...” Vị cư sĩ ấy 

đọc lời luận đoán, ra vẻ cảm kích, đợi tới ngày chúa đàn hẹn sẽ phóng 

quang dẫn dắt, lại tới gặp vị Tăng ấy, tán dương sự linh dị của đàn X... 

như sau: “Mẹ tôi đã lành bệnh quá nửa, muốn cầu được lành bệnh hoàn 

toàn”. 



Vị chúa đàn X... ấy nghe tin, lại ban lời dụ rằng:  “Sau khi ta là X... 

phóng quang dẫn dắt, bệnh mẹ ngươi đã bị trừ sạch, nay còn khó chịu 

đôi chút, chẳng có mảy may vấn đề gì đâu! Lại đến mười một giờ tối bữa 

kia, ta sẽ trị lần nữa, sẽ liền được khỏe mạnh hoàn toàn v.v...” Qua lại 

một lần nữa, sau khi vị cư sĩ ấy tiếp nhận lời phủ dụ lần thứ ba từ đàn 

X... xong mới kể thực tình là mẹ mình đã mất nhiều năm cho vị Tăng ấy 

nghe, cũng như đưa ba lời dụ từ đàn cầu cơ cho vị Tăng ấy xem, khiến 

cho vị Tăng ấy ngượng rát mặt. Nghe nói hiện thời vị Tăng ấy đã giác 

ngộ, thoát khỏi cái kén của lũ ma rồi. Ba lời dụ từ đàn cầu cơ ấy vị cư sĩ 

Y... vẫn còn giữ, đủ chứng tỏ sự khôi hài của những lời giáng cơ! 



Năm Dân Quốc 19 (1930), cuộc đại chiến gây thành nội loạn ở tỉnh 

Sơn Đông nước ta,  nghe nói là do vị tai to mặt lớn X... nọ mê tín thần 

thông của gã ma Y... vội vàng đứng lên lật đổ chánh quyền Trung Ương 

hòng hai người đó sẽ chia nhau làm Chánh Phó Tổng Thống. Vị  tai to 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  13  

mặt lớn X... nọ dục vọng quá mạnh, mê tín lời ma đến nỗi mắc họa ấy. 

Chuyện này do chính cư sĩ Khuất Văn Lục đích thân kể lại cho Ấn Công 

lão nhân nghe. Lúc ấy, ông Khuất cũng là một người họ hàng của ông 

X.... Sau khi thất bại, gã ma Y... trốn xa, thay hình đổi dạng nhiều phen. 



Năm  Dân  Quốc  25  (1936),  ở  Việt  Đông  (Quảng  Đông),  một  viên 

chức có thế lực lớn tên X... chống đối  chánh quyền Trung Ương, cũng 

do bút gỗ, mâm cát xúi giục nổi dậy. Những chuyện như thế đã đăng tải 

trên báo chí chắc là nhiều người đã mắt thấy tai nghe rất thường! 



Dựa trên ba chuyện này, đủ chứng tỏ rằng kẻ hiếu kỳ thích đồn đại 

chuyện linh dị sẽ xui nhiều, hên ít. Hiềm rằng chúng sanh tâm hiếu kỳ 

nặng nề, thấy chánh đạo thông thường, chân thực, thỏa đáng, sát sao, bèn 

khinh dễ, coi nhẹ, lắc đầu không màng tới; nghe lời xảo trá đồn chuyện 

hiếm  có, lạ lùng, quái dị,  bèn  kính  vâng như chiếu  chỉ, đua nhau xúm 

theo. Không có gì khác cả, chúng ta do đồng nghiệp cảm vời, chẳng thể 

làm sao được. Đại sư Ngẫu Ích còn phải cảm khái, thốt lời than thở “một 

 ngày mua được ngàn gánh giả, ngàn năm khó mua được một gánh thật” , 

huống chi bọn ta sanh nhằm thời này, ở trong đời này, làm sao có thể lôi 

kéo hết các đồng luân cùng ra khỏi hang tối lên được cây cao ư? 

Hãy nên biết rằng những lời lụn vụn, dông dài, phiền phức thiếu trí 

huệ [của Sâm] vốn chẳng phải là cố ý công kích. Đối với các đàn cầu cơ 

và những đoàn thể từ thiện do các ngoại đạo lập ra, Sâm luôn giữ tông 

chỉ “không phá hoại mà cũng không phụ họa”; nói chung là giống như 

lời đại sư đã dạy trong Văn Sao Chánh Biên và Tục Biên. Không riêng 

gì  một  mình  Đức  Sâm  như  thế,  hễ  ai  là  bậc  đại  đức  thật  sự  hiểu  biết, 

phần lớn đều không có lòng riêng tư khác lạ, lẽ nào lại mang tâm hạnh 

cố ý công kích? Ở đây tôi lại phải rườm lời như thế quả thật là vì các đàn 

cầu cơ ở nhiều nơi hay bịa chuyện đại sư giáng lâm, đều bảo là Ngài hối 

hận  thuở  trước  đã  chẳng  tin  cầu  cơ!  Đủ  các  lẽ  bịa  đặt,  quả  thật  đã  vu 

báng, miệt thị đại sư quá đáng! 

Sâm theo hầu đại sư hai mươi năm, tuy chưa thể thâm nhập được chỗ 

sâu kín, nhưng đã biết được đại khái hạnh nghiệp cả đời đại sư, lại chịu 

ơn đại sư từ bi che chở sâu xa; xét lẽ báo ân, tính kế hộ pháp, đều chẳng 

thể  mặc  kệ  cho  kẻ  khác vu báng,  chẳng  thanh  minh  mảy  may  nào! Ví 

như  kẻ  làm  con  nghe  kẻ  khác  vu  báng,  miệt  thị  cha  mẹ,  chẳng  có  ai 

không  tranh  biện.  Nếu  các  vị  cầu  cơ  ở  các  nơi  giữ  yên  môn  đình  của 

chính mình, chẳng muốn hoại loạn Phật pháp, chẳng toan dính dấp đến 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  14  

đại sư của chúng ta thì Sâm một mực chẳng ưa tranh cãi, lẽ nào lại khổ 

sở đa sự như vậy? 

Hơn  nữa,  để  phòng  ngừa  bịa  đặt,  đại  sư  mong  đệ  tử  Phật  hiểu  rõ 

“trong một trăm đàn cầu cơ, có đến chín mươi chín đàn là do quỷ thần 

chủ trì, mạo danh Phật, tiên giáng lâm, nguy hiểm quá sức”, bèn cho ấn 

hành, lưu thông sách Tây Phương Xác Chỉ. Trong sách ấy qua những lời 

giáng cơ, [Giác Minh Diệu Hạnh Bồ Tát đã] giảng rõ lẽ lợi hại, căn dặn 

mọi người đừng tin vào cơ bút, những mong ai nấy đều biết tự thương 

thân.  Nào  ngờ  những  kẻ  mê  tít thò lò  đàn  cơ lại ngược  ngạo viện dẫn 

hành động ấy của đại sư như một tấm bùa hộ thân! Trầm luân, mê muội 

khó cứu đến tột bậc như thế, quả thật cũng khiến cho người ta phải thở 

dài sườn sượt! 

Vì các lẽ ấy, nhằm hộ trì chánh pháp, Sâm tính báo đáp đại sư, nay 

lại gặp pháp sư Quảng Giác và cư sĩ Từ Chí Nhất, hai vị đã khổ tâm biên 

tập,  giảo  đính  cuốn  Đại  Sư  Gia  Ngôn  Lục  Tục  Biên.  Bản  thảo  hoàn 

thành, họ sai Sâm giám định, viết lời tựa để ấn hành, lại nhằm đúng dịp 

kỷ niệm đại sư khuất bóng đã ba năm, khổ nỗi bản thân văn chương kém 

cỏi, không thể nào tỏa rạng đạo mầu của đại sư, bèn viết lôi thôi như thế 

này cho xong hai chuyện ấy. 

Chỉ mong độc giả kính tuân theo lời đại sư ra rả bảo ban, răn dạy, 

đừng cầu những thứ bàng môn nào khác nữa để khỏi phải lo sầu, chuyên 

lấy  “đôn luân, tận phận, nhàn tà, tồn thành, chư ác mạc tác, chúng thiện 

 phụng hành”  (giữ vẹn luân thường, trọn hết bổn phận, dứt lòng tà, giữ 

lòng thành, đừng làm các điều ác, vâng làm các điều lành) làm cơ sở trọn 

đạo làm người, lấy  “chân vị sanh tử, phát Bồ Đề tâm, trì giới niệm Phật, 

 cầu sanh Tây Phương”  (thật sự vì sanh tử phát Bồ Đề tâm, trì giới niệm 

Phật, cầu sanh Tây Phương) để làm con đường tắt bước vào cảnh Phật. 

Lấy ba mươi hai chữ ấy làm chuẩn mực để tiến hơn nữa, sẽ tùy duyên 

đọc tụng các kinh điển chân chánh do đức Phật đã nói thì sẽ tự có thể lúc 

sống trở thành bậc thánh bậc hiền, khi mất sẽ về cõi Như Lai, mãi cho 

đến khi viên mãn Bồ Đề. Những đạo mầu nhiệm khác đã có sẵn trong 

toàn thư (tức Ấn Quang Văn Sao Chánh Biên và Tục Biên), Sâm chẳng 

cần phải rườm lời chi nữa! Kính cẩn đề lời tựa. 

Phật lịch 2970, ngày lành tháng Mười thiếu, thân giáo đệ tử Khổ Não tỳ-

kheo Đức Sâm hòa-nam kính soạn. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  15  

Ấn Quang Đại Sư  

Gia Ngôn Lục Tục Biên 

印 光 法 師                                             

嘉 言 錄 續 編 

I. Tán Tịnh Độ siêu thắng (Khen ngợi Tịnh Độ siêu việt, thù thắng)  



* Pháp môn Tịnh Độ lớn lao không gì ra ngoài được, nhiếp trọn các 

pháp  thuộc  chặng  đầu,  chặng  giữa,  chặng  cuối,  thích  hợp  khắp  ba  căn 

thượng - trung - hạ, thực hiện dễ, thành công cao, dùng sức ít mà được 

hiệu quả nhanh chóng, chắc chắn thoát sanh tử trong đời hiện tại! Chẳng 

trải qua tăng-kỳ4 [kiếp số] mà đích thân chứng được Pháp Thân, chính là 

pháp môn đặc biệt trong cả một đời giáo hóa của đức Như Lai, quả thật 

là đạo trọng yếu để thoát khổ trong hết thảy sự tu trì của chúng sanh. Do 

pháp này cậy vào Phật từ lực, nên lợi ích so với những pháp chuyên cậy 

vào tự lực sẽ khác biệt vời vợi một trời, một vực! Vì vậy, kẻ sắp đọa A 

Tỳ do mười niệm liền được vãng sanh, bậc đã chứng Đẳng Giác phát ra 

mười nguyện để hồi hướng Tịnh Độ. 



Do vậy biết: Pháp môn này chính là pháp môn Tổng Trì thành thủy 

thành chung để mười phương ba đời hết thảy chư Phật trên thành Phật 

đạo, dưới hóa độ chúng sanh. Bởi đó, từ hội Hoa Nghiêm hướng dẫn về, 

từ lúc được diễn thuyết tại Kỳ Viên đến nay, vãng thánh tiền hiền người 

người hướng đến, ngàn kinh muôn luận đâu đâu cũng chỉ về  (Văn Sao Tục 

 Biên, quyển Hạ, Lời tựa duyên khởi cho Phật Giáo Tây Phương Liên Hoa Hội ở Côn 

 Sơn)  



* Xét từ khi đại giáo được truyền sang phương Đông, Viễn Công 

mở liên xã đầu tiên, khi ấy bậc cao tăng, đại nho dự vào hội cả một trăm 

hai mươi ba người. Từ đấy về sau, đời nào cũng có cao nhân tục diệm 

truyền đăng, truyền khắp trong ngoài nước. Đại pháp của đức Như Lai 

có năm thứ là Luật, Giáo, Tông (Thiền), Mật, Tịnh, nhưng chỉ có một 



4 Tăng Kỳ, gọi đủ là A Tăng Kỳ (Asamkhya), là một trong hai mươi lăm con số lớn 

nhất của Ấn Độ. Đôi khi còn được phiên âm là A Tăng Già, A Tăng Xí Da, hay A 

Tăng, có nghĩa là “chẳng thể tính toán được”. Một A Tăng Kỳ là một vạn vạn vạn 

vạn vạn vạn vạn vạn triệu (tám chữ vạn). 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  16  

pháp Tịnh Độ là tu trì dễ dàng nhất, thành tựu dễ dàng nhất, là chỗ quy 

túc của Luật, Giáo, Tông, Mật. Vì thế các vị thiện tri thức Luật, Giáo, 

Tông, Mật xưa nay đều chăm chú ngầm tu, rất nhiều vị cực lực hoằng 

dương công khai. Pháp này chân - tục viên dung, vừa khế cơ vừa khế lý, 

chẳng  những  vì  người  học  đạo  lập  ra  một  môn  mầu  nhiệm  chung  để 

thoát luân hồi, mà thật ra còn là đạo trọng yếu để người cai trị đất nước 

ngồi hưởng thái bình. Do đó, vãng thánh tiền hiền, bậc thông suốt, người 

trí  sáng  đều  cùng  tu  trì,  như  mọi  ngôi  sao  chầu  về  Bắc  Đẩu,  như  các 

dòng nước chảy xuôi về biển Đông.  (Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Hạ, 

 Duyên khởi của Xí Lô Liên Xã) 



*  Phật  pháp  là  tâm  pháp.  Tâm  pháp  ấy  chúng  sanh,  Phật,  phàm, 

thánh, ai nấy đều có. Chúng sanh thì toàn thể là mê trái nên dẫu có vẫn 

như  không. Phật  thì  triệt  ngộ, triệt  chứng,  đích  thân  được  thọ  dụng, lại 

còn dấy lòng đại từ bi, đem sở ngộ sở chứng của chính mình chỉ dạy hết 

thảy chúng sanh, ngõ hầu họ đều triệt ngộ, triệt chứng mới thôi! Nhưng 

vì chúng sanh mê muội, trái nghịch đã lâu, dù nghe đủ mọi pháp môn đối 

trị, nhưng bởi Hoặc nghiệp sâu dầy, phước huệ cạn mỏng nên khó lòng 

đạt  được  hiệu  quả  thành  công  ngay  trong  đời  này.  Do  đã  khó  thể  đạt 

được hiệu quả thành công ngay trong đời này nên lại phải thọ sanh, quá 

nửa bị mê mất, đến nỗi trải qua kiếp lâu xa luân hồi sanh tử, không thể 

do  đâu  thoát  lìa  được!  Đức  Như  Lai  thương  xót,  đặc  biệt  mở  ra  pháp 

môn  “tín nguyện niệm Phật, cầu sanh Tây Phương”  ngõ hầu hết thảy dù 

thánh hay phàm, thượng, trung, hạ căn đều nương vào đại bi nguyện lực 

của đức Phật Di Đà, cùng trong đời này thoát cõi Sa Bà đây, sanh về cõi 

Cực Lạc kia, khiến cho kẻ đã đoạn Hoặc mau chứng Vô Sanh, kẻ chưa 

đoạn Hoặc cũng đạt lên Bất Thoái. 

Pháp  này  vừa  cạn  vừa  sâu,  vừa  là  Quyền,  vừa  là  Thật,  bậc  thượng 

thượng  căn  chẳng  thể  vượt  khỏi  cửa  thành  này.  Vì  thế,  bậc  đã  chứng 

Đẳng Giác còn phải dùng mười nguyện dẫn về. Kẻ hạ hạ căn cũng có thể 

đạt đến cõi này. Do vậy, kẻ sắp đọa địa ngục A Tỳ vẫn có thể dự vào 

chín  phẩm.  Thực  hiện  dễ,  thành  công  cao,  dùng  sức  ít,  đạt  hiệu  quả 

nhanh,  thỏa  thích  bản  hoài  xuất  thế  của  Như  Lai,  là  đạo  thông  đạt  để 

chúng sanh thoát khổ. Vì thế, các vị Bồ Tát như Văn Thù, Phổ Hiền, Mã 

Minh, Long Thọ… các vị tổ sư như Viễn Công, Trí Giả, Thanh Lương, 

Vĩnh Minh… đều cùng hiện tướng lưỡi rộng dài để tán dương, phát tâm 

Kim  Cang  để  lưu  truyền  rộng  khắp;  bởi  pháp  này  chính  là  pháp  môn 

tổng  trì  thành  thủy  thành  chung  để  mười  phương  ba  đời  hết  thảy  chư 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  17  

Phật trên thành Phật đạo, dưới hóa độ chúng sanh vậy  (Ấn Quang Văn Sao 

 Tục Biên, quyển Hạ, lời tựa trình bày duyên khởi của Đôn Luân Liên Xã) 

* Con người có cùng một cái tâm này, tâm cùng một lý này, chúng 

sanh và Phật chẳng hai, phàm - thánh như một. Do Phật rốt ráo ngộ được 

tâm này nên triệt chứng Niết Bàn, chúng sanh do rốt ráo mê cái tâm này 

nên luân hồi sanh tử dài lâu. Nghĩ lại từ vô thủy đến nay, bọn chúng sanh 

ta và đức Thích Ca Thế Tôn cùng là phàm phu, cùng chịu nỗi khổ sanh 

tử dữ dội. Đức Thế Tôn do tự phát khởi hùng tâm, trọn đủ sức đại hùng 

mãnh, tu ròng Giới - Định - Huệ, nên đoạn trọn vẹn Tam Hoặc, hai thứ 

Tử  (Biến  Dịch và  Phần  Đoạn) vĩnh  viễn mất, an  trụ  trong  Tam  Đức  bí 

tạng, phổ độ quần manh thuộc chín giới. Luận về thời kiếp, dù có dùng 

hết số vi trần trong một cõi nước cũng chẳng thể tính toán được! Luận về 

pháp môn thì cạn hết biển mực vẫn khó thể chép được! 

Trong thời kiếp ấy, ban sự pháp hóa này, bọn chúng sanh ta há chẳng 

nghe pháp tu hành, muốn chứng được tâm này ngay trong một đời hay 

sao?  Chỉ  vì  Phiền  Hoặc  sâu  dầy,  không  sức  nào  đoạn  trừ  được,  hễ  thọ 

sanh lần nữa sẽ lại bị mê mất. Cũng như do chưa gặp được pháp cậy vào 

Phật từ lực để vãng sanh ngay trong đời này, hoặc do tu pháp này, nhưng 

tự lực mỏng yếu, không người giúp đỡ, hoặc tuy tự lực sung túc nhưng 

khi  lâm  chung  bị  quyến  thuộc  lắm  cách  phá  hoại!  Do  đấy,  trải  cả  kiếp 

dài  lâu,  luân  hồi  trong  sanh  tử.  Dẫu  được  Phật  giáo  hóa, vẫn  y  như  cũ 

uổng  mang  cái  tâm  chẳng  khác  gì  tâm  Phật,  nhưng  chẳng  thể  chứng 

được quả chân thường giống như đức Phật! Trên đã cô phụ sự giáo hóa 

của  Phật,  dưới  phụ  bạc  tánh  linh  của  chính  mình.  Mỗi  phen  nghĩ  đến, 

ngũ tạng5 như lửa đốt. 

Nay  may  mắn  được  nghe  đức  Như  Lai  vì  thương  xót  chúng  sanh 

thuở  mạt  kiếp  không  có  sức  đoạn  Hoặc,  đặc  biệt  mở  ra  pháp  môn  tín 

nguyện niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ để hết thảy dù thánh hay phàm đều 

cùng  trong  đời  này  vãng  sanh  Tây  Phương:  Kẻ  đã  đoạn  Hoặc  sẽ  cao 

đăng  Bổ  Xứ,  kẻ  vẫn  còn  đầy  dẫy  phiền  não  cũng  dự  vào  dòng  thánh. 

Thật là một pháp môn đặc biệt trong suốt cả  một đời giáo hóa của đức 

Như Lai; thích hợp khắp ba căn, lợi căn lẫn độn căn đều thâu tóm. Trên 

là  bậc  Đẳng  Giác  Bồ  Tát  còn  chẳng  thể  vượt  ra  ngoài  [pháp  môn]  này 

được; dưới là phàm phu Ngũ Nghịch Thập Ác cũng có thể dự vào trong 



5 Nguyên văn “ngũ nội”, tức là một danh xưng khác của Ngũ Tạng, tức tim, gan, lá 

lách, phổi, thận. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  18  

số ấy. Vì thế, [pháp môn này] được mười phương cùng khen ngợi, chín 

giới cùng tuân hành. Huống hồ bọn phàm phu chúng ta bỏ đi pháp này 

thì lấy đâu để nhờ cậy?  (Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Hạ, Lời tựa sách 

 Sức Chung Tân Lương) 

* Đức Đại Giác Thế Tôn khéo trị những căn bệnh nơi thân nơi tâm 

chúng  sanh,  khéo  làm  cho  thiên  hạ  thái  bình,  nhân  dân  yên  vui.  Tâm 

bệnh có những thứ nào? Chính là tham - sân - si. Đã có những bệnh ấy, 

tâm  chẳng  thể  chánh  được,  những  ý  niệm  thuận  theo  tình  kiến,  trái 

nghịch lý sẽ ồ ạt dấy lên. Những niệm ấy đã khởi, ắt sẽ muốn thỏa lòng 

ham muốn của chính mình, cái tâm hèn tệ giết - trộm - dâm sẽ ngay lập 

tức biến thành sự thực. Đấy gọi là “do Hoặc (phiền não) tạo nghiệp, do 

nghiệp chuốc khổ trải trần điểm kiếp6 chẳng thuở nào xong!” 

Đức Như Lai thương xót, tùy theo từng căn bệnh của chúng sanh mà 

ban  thuốc, bảo họ:   “Tâm  tham  -  sân  -  si  chẳng  phải là  cái  tâm  vốn  có 

 của các ngươi. Tâm các ngươi vốn viên minh tịnh diệu như tấm gương 

 sáng  sạch,  trọn  chẳng  có  một  vật  nào!  Hễ  có  vật  ở  trước  gương  thì 

 không  vật nào chẳng  được  soi trọn  vẹn. Vật đến chẳng  cự  tuyệt, vật đi 

 chẳng lưu  giữ. Giữ được  tánh thiên  chân của  ta, chẳng bị chuyển theo 

 vật. Mê tâm đuổi theo cảnh thì gọi là ngu phu. Trái trần hợp giác liền dự 

 vào dòng thánh”.  Nếu con người biết được điều này, tâm bệnh sẽ lành. 

Tâm bệnh đã lành, thân bệnh chẳng có cội gốc nữa, dẫu cảm xúc lạnh - 

nóng cũng chẳng bị nguy hiểm. Tâm đã chánh thì thân sẽ chánh theo. Do 

đã không có tình niệm tham - sân - si, sẽ do đâu mà có những hạnh hèn 

tệ giết - trộm - dâm cho được? Ai nấy đều như thế thì dân là đồng bào, 

loài  vật  giống  như  ta,  đối  đãi  bình  đẳng,  nào  còn  có  chuyện  tranh  đất, 

giành thành, tàn sát lẫn nhau nữa ư? 

Vì  thế,  những  bậc  vua  quan  thông  minh  duệ  trí  thuở  xưa  không  vị 

nào chẳng sùng phụng, hộ trì, bởi [Phật pháp] giữ yên đất nước khi chưa 

loạn, bảo vệ bờ cõi khi chưa nguy, nên đạt đến thái bình mà chẳng hay 

chẳng  biết,  chẳng  tỏ  lộ  dấu  vết  vậy!  Tiếc  cho  những  nhà  Nho  đời  sau 

tâm lượng hẹp hòi, nhỏ nhen, lấy diệu nghĩa từ kinh Phật để giúp cho 

những chuyện bàn xuông của bọn họ, nhưng lại bài xích thật lý do đức 

Phật đã nói, bảo là bịa đặt! Sự lý nhân quả ba đời, luân hồi sáu nẻo chính 

là  đại  kinh  đại  pháp  khiến  cho  người  hiền  mau  lên  cảnh  thánh,  kẻ  ngu 

gắng  sức  làm  người  dân  lương  thiện,  [thế  mà]  bọn  chúng  bảo  “thật  ra 



6 Trần điểm kiếp: Kiếp số nhiều như số vi trần. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  19  

chẳng có chuyện nhân quả báo ứng, con người chết đi, thần hồn đã diệt, 

còn ai để chịu tội và thác sanh?” 

Từ đấy, thiện không có gì để khuyên, ác không có gì để trừng phạt, 

đến  nỗi  hùa  nhau  phế  kinh  điển,  phế  luân  thường,  phế  hiếu,  bỏ  thẹn, 

chẳng  hề  xấu  hổ,  ngược  ngạo  coi  đó  là  vinh,  đều  là  do  những  thứ  học 

thuyết  ấy  ươm  thành!  Cõi  đời  đã  loạn  đến  cùng  cực,  ai  nấy  đều  lo  sợ, 

muốn cứu vãn thì chẳng thể không noi theo đại pháp của đức Như Lai. 

Do  vậy,  các  nơi  đều  lập  Tịnh  nghiệp  xã  hoặc  Cư  Sĩ  Lâm  để  đề  xướng 

nhân quả, chuyên tu Tịnh nghiệp . (Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Hạ, Bi 

 ký về chuyện Hương Quang Liên Xã thuộc Hương Sơn Thảo Am  ở Ngô Huyện xây 

 dựng Tam Thánh Điện)  

* Đức Như Lai vì một đại sự nhân duyên nên xuất hiện trong cõi đời. 

Gọi là “đại sự” là vì muốn cho hết thảy chúng sanh đều khai - thị - ngộ - 

nhập tri kiến Phật, ai nấy đều được thành Phật mới thôi. Do chúng sanh 

căn tánh lớn - nhỏ khác biệt, nên pháp môn của đức Như Lai có Quyền - 

Thật bất đồng. Vì vậy, tâm phổ độ chúng sanh của Như Lai chưa được 

thỏa mãn lớn lao. 

Bởi  thế,  Ngài  đặc  biệt  mở  ra  một  pháp  “tín  nguyện  niệm  Phật,  cầu 

sanh Tây Phương” để dù thánh hay phàm đều cùng trong đời này thoát 

khỏi cõi khổ này, sanh sang nước vui sướng kia. Bậc thượng căn sẽ mau 

chứng Pháp Thân, kẻ [căn cơ] trung - hạ cũng đều cùng lên Bất Thoái, 

khiến  cho  chúng  sanh  cùng  thoát  sanh  tử,  thỏa  thích  bản  hoài  xuất  thế 

của  Như  Lai.  Lợi  ích  ấy  chẳng  thể  diễn  tả  được!  (Ấn  Quang  Văn  Sao  Tục 

 Biên, quyển Hạ, Bi ký ghi duyên khởi sáng lập chùa Pháp Vân bên sông Tam Xoa tại 

 Nam Kinh) 



*  Pháp  môn  Tịnh  Độ  chính  là  pháp  môn  đặc  biệt  trong  giáo  pháp 

suốt cả một đời đức Như Lai, thích hợp khắp ba căn, thâu nhiếp trọn vẹn 

lợi  căn  lẫn  độn  căn.  Bậc  Đẳng  Giác  Bồ  Tát  chẳng  thể  vượt  ra  ngoài 

được, tội nhân nghịch ác cũng có thể dự vào trong ấy. Chẳng đoạn Hoặc 

nghiệp mà thoát khỏi luân hồi; ngay trong một đời này quyết định lên cõi 

Phật! Chúng sanh  đời Mạt căn cơ kém hèn, bỏ pháp môn này làm sao 

yên được? 



Phàm những ai tu Tịnh nghiệp thì điều thứ nhất là phải giữ tịnh giới 

nghiêm ngặt; điều thứ hai là phải phát Bồ Đề tâm; điều thứ ba là phải 

trọn đủ lòng tín nguyện chân thật. Giới là cơ sở, nền tảng của mọi pháp, 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  20  

Bồ Đề tâm là chủ soái của tu đạo, tín nguyện nhằm dẫn đường cho việc 

vãng sanh.  (Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Hạ, Tịnh Độ Chỉ Yếu)  



* Phật quang là tâm quang. Tâm quang ấy chúng sanh và Phật đều 

cùng có, bình đẳng giống hệt như nhau, nơi Phật chẳng tăng thêm, nơi 

chúng sanh chẳng giảm bớt. Vì thế, lúc mới thành Chánh Giác, đức Thế 

Tôn than thở sâu xa:  “Hết thảy chúng sanh đều đầy đủ trí huệ đức tướng 

 của Như Lai, nhưng vì chưa ngộ nên chẳng tránh khỏi biến trí huệ, đức 

 tướng ấy thành vô minh nghiệp thức, mê tâm đuổi theo cảnh, trái giác, 

 hiệp trần, ví như đi mãi trong đêm dài, chẳng thấy được đường chánh, 

 chẳng va tường đụng vách thì cũng đọa hầm, sụp hố, luân hồi trong lục 

 đạo,  trọn  chẳng  có  thuở  thoát  ra!”   Đức  Như  Lai  thương  xót,  thị  hiện 

giáng sanh trong thế gian, thành Đẳng Chánh Giác, tùy thuận cơ nghi, 

diễn nói các pháp, chỉ dạy thể tướng của nhất tâm, nói ra nhân quả ba 

đời, pháp thế gian lẫn xuất thế gian không gì chẳng trọn khắp. 



Lại muốn lợi lạc khắp ba căn nên đặc biệt mở ra một môn Tịnh Độ, 

ngõ  hầu  hết  thảy  dù  thánh  hay  phàm  đều  cùng  trong  đời  này  cậy  vào 

Phật từ lực vãng sanh Tây Phương hòng siêu phàm nhập thánh, liễu sanh 

thoát tử, đích thân chứng được tâm quang mà Phật và chúng sanh đều 

cùng có, cũng như [chứng được] tánh thể vô lượng quang thọ. 



Lại còn rủ lòng Từ tiếp dẫn đến tột cùng đời vị lai, ngõ hầu pháp 

giới  chúng  sanh  đều  được  đẫm  Phật  quang,  cùng  chứng  tâm  quang. 

Quang  quang  chiếu  sáng  lẫn  nhau,  thành  một  thế  giới  Thường  Tịch 

Quang mới thôi!  (Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Hạ, Nêu tỏ ý nghĩa ẩn tàng 

 của Phật Quang Phân Xã tại Xung Điền, Vụ Nguyên)  



* Tịnh Độ đại pháp môn lớn lao không gì ở ngoài nó được, như trời 

che khắp, như đất chở trọn. Bậc Đẳng Giác sắp thành Phật còn phải cậy 

nhờ pháp này; kẻ nghịch ác sắp đọa A Tỳ mười niệm lên cõi sen, thích 

hợp căn cơ khắp chín pháp giới, đều cùng siêng gắng đảnh lễ kính vâng, 

sướng thỏa tâm độ sanh của Phật, duy nhất không còn pháp thứ hai nào 

nữa!  (Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Hạ, Đề từ và lời tựa cho bộ Gia Ngôn 

 Lục) 



* Đại pháp của Như Lai bao trùm pháp giới, bao quát có - không, chỉ 

dạy chân tâm sẵn có, tỏ rõ diệu dụng tùy duyên. Tâm thể ấy chúng sanh 

và  Phật  giống  hệt  như  nhau,  phàm  -  thánh  chẳng  hai,  chân  thường  bất 

biến, tịch chiếu viên dung. Do Phật chứng rốt ráo nên được Ngũ Uẩn đều 

là không, vượt khỏi các khổ, chẳng lập mảy trần, phô bày trọn vẹn vạn 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  21  

đức. Do chúng sanh triệt để mê nên đến nỗi mê chân đuổi theo vọng, trái 

giác, hiệp trần, luân hồi sanh tử, trọn không có lúc thoát ra. Do vậy, đức 

Như Lai tùy theo căn cơ của chúng sanh nói đủ mọi pháp khiến cho ai 

nấy  đều  theo  đường  về  nhà,  đích  thân  thấy  được  cha  mẹ  vốn  có.  Lần 

chéo áo tìm được hạt châu, liền được của báu vô tận nhà mình sẵn có. 

Bậc thượng căn cố nhiên được giải thoát, nhưng hàng trung - hạ vẫn 

trong  luân  hồi,  nên  đặc  biệt  mở  ra  pháp  môn  Tịnh  Độ  “vượt  ngang  ra 

khỏi tam giới”, khiến cho khắp các hạng trung - hạ nối gót bậc thượng 

căn. Lợi ích ấy không thể nào diễn tả được! Nghĩa này tuy phát xuất từ 

hội Phương Đẳng, nhưng thật ra đạo ấy bắt nguồn từ hội Hoa Nghiêm, 

chỉ vì phàm phu, tiểu thánh chẳng thể dự hội [Hoa Nghiêm] nên không 

có cách chi vâng nhận được. 

Trước  khi  kinh  Hoa  Nghiêm  được  truyền  đến  [Trung  Quốc,  pháp 

môn Tịnh Độ] thường bị coi là đạo phương tiện hay Tiểu Thừa. Sau khi 

phẩm  [Phổ  Hiền]  Hạnh  Nguyện  được  dịch  ra  rồi,  mới  biết  đây  là  lời 

giảng  chân  thật  về  pháp  thành  Phật.  Xưa  kia,  Viễn  Công  ở  Lô  Sơn  đã 

vâng  lời  Phật  phó  chúc, thừa  nguyện  tái  lai.  Chưa  được  thấy  kinh  Niết 

Bàn đã soạn luận Pháp Tánh Thường Trụ; chưa xem kinh Hoa Nghiêm 

đã xiển dương tông chỉ hướng dẫn về Cực Lạc, lập pháp ngầm hợp với 

các  kinh,  đạo  thích hợp  khắp ba  căn,  thông  trên,  thấu  dưới,  thỏa  thích 

bản hoài xuất thế của đức Như Lai, giải quyết trọn vẹn đại sự sanh tử của 

hàm thức. Nếu chẳng phải là bậc Đại Quyền thị hiện7, làm sao có thể dự 

đoán như vậy được? 

Vì  thế,  pháp  sư  La  Thập  nói:   “Kinh  dạy:  Trong  đời  Mạt  sau  này, 

 phương  Đông  sẽ  có  vị  Bồ  Tát  hộ  pháp.  Gắng  lên  nhân  giả! Hãy  khéo 

 hoằng dương chuyện này”.  Tăng chúng Tây Vực đều nói đất Hán có bậc 

Khai Sĩ8 Đại Thừa, liền hướng về phương Đông cúi lạy, dâng lòng lên 

rặng Lô Sơn. Tung tích thần lý chẳng thể lường được!  (Ấn Quang Văn Sao 



7 Đại Quyền: Phật, Bồ Tát vì cứu vớt chúng sanh nên hiện ra đủ mọi thân hình sai 

khác,  thậm  chí  thị  hiện  những  hạnh  Ngũ  Nghịch,  Thập  Ác  để  hóa  độ  chúng  sanh. 

Như Vy Đề Hy phu nhân và vua A Xà Thế đều là những bậc đại quyền thị hiện. 

8 Khai Sĩ là một cách dịch khác của chữ Bồ Tát. Khai có nghĩa là mở thấu hiểu thông 

đạt,  chỉ  dạy  chánh  đạo,  dẫn  dắt  chúng  sanh.  Sách  Thích  Thị  Yếu  Lãm,  quyển 

Thượng, viết:  “Trong kinh thường gọi Bồ Tát là Khai Sĩ, thời Phù Kiên nhà Tiền Tần 

 thường phong tặng danh hiệu Khai Sĩ cho những vị Tăng có đức hạnh, thông suốt 

 giáo lý”. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  22  

 Tục Biên, quyển Hạ, Lời tựa cho bộ Tấn Liên Tông Sơ Tổ Lô Sơn Huệ Viễn Pháp Sư 

 Văn Sao)  

* Xem cặn kẽ khắp những bậc đại trung đại hiếu thuở xưa, lập đại 

công, dựng đại nghiệp, đạo che trùm thời ấy, đức thấu đến hậu thế, hạo 

khí lấp trời đất, lòng tinh trung mờ nhật nguyệt đều do học Phật đắc lực 

mà ra. Những nhà Nho trong cõi đời chẳng biết gốc đạo, chỉ thấy được 

dấu vết đã bộc lộ, chẳng biết đến cội nguồn của cái tâm, khiến cho cái 

gốc bị ẩn kín chẳng hiển lộ, tiềm tàng chẳng tỏ rõ. Do những Nho sĩ câu 

nệ thường đố kỵ Phật, nên [những vị danh nhân] phần nhiều chú trọng 

tiềm tu mật chứng, chẳng tự bộc lộ. Nếu xét kỹ hành vi của bọn họ, ắt sẽ 

có  những  điểm  chẳng  thể  giấu  được.  Nếu  con  cháu  họ  chẳng  đầy  đủ 

chánh  tri  kiến,  ắt  chỉ  sợ  bị  kẻ  tục  Nho  chê  cười,  nên  cũng  chẳng  chịu 

xiển  dương.  Do  nhân  duyên  này,  khiến  cho  tiềm  đức  u  quang9  ẩn  mất 

không được nghe đến nhiều lắm! 

Trong  bộ  Cựu  Đường  Thư10,  phàm  những  sự  tích  về  Phật  pháp  và 

ngôn luận trao đổi giữa các bậc sĩ đại phu và cao tăng đều được chọn lọc 

những điều trọng yếu để ghi chép lại. Âu Dương Tu soạn bộ Tân Đường 

Thư11 đã gạt bỏ hơn hai ngàn điều. Bộ Ngũ Đại Sử12 cũng vậy. Ấy là do 



9 Tiềm đức u quang: Những đức hạnh tốt đẹp ngầm kín, không bộc lộ. 

10  Cựu  Đường  Thư  được  biên  soạn  dưới  đời  Hậu  Tấn.  Năm  Thiên  Phúc  thứ  sáu 

(941), Tấn Cao Tổ (Thạch Kính Đường) sai bọn văn thần Trương Chiêu Viễn, Giả 

Vĩ… soạn bộ sử về triều Đường do tể tướng Triệu Oánh làm Tổng Giám Tu (Chief 

Editor). Đến năm Khai Vận thứ hai (945) sách mới hoàn thành. Lúc ấy, Lưu Hú đã 

thay Triệu Oánh làm Tể Tướng nên sách ghi tên vị Tổng Giám Tu là tể tướng Lưu 

Hú. Thoạt đầu, sách mang tên là Đường Thư, đến đời Tống khi nhóm các văn thần 

do Âu Dương Tu cầm đầu biên soạn bộ sử mới về nhà Đường, liền đổi tên tác phẩm 

này thành Cựu Đường Thư. Bộ Cựu Đường Thư dày đến 200 quyển, chép những sự 

kiện lịch sử từ năm Vũ Đức nguyên niên (618) đời Đường Cao Tổ đến năm Thiên 

Hựu thứ tư (907) đời Đường Ai Đế. 

11 Bộ Tân Đường Thư do các văn thần Âu Dương Tu, Tống Kỳ, Phạm Trấn, Lã Hạ 

Khanh  cùng  biên  soạn,  tổng  cộng  gồm  225  quyển.  Do  Tống  Nhân  Tông  chê  bộ 

Đường Thư biên chép lộn xộn, nhiều chi tiết thừa thãi, văn phong không rõ ràng, nên 

năm Khánh Lịch thứ tư (1044), vua xuống chiếu sai Âu Dương Tu, Phạm Kỳ v.v… 

sửa chữa, tu đính bộ Đường Thư để tạo thành một bộ sử mới. Bộ sử mới biên soạn 

trong suốt 17 năm mới xong. So với bộ Cựu Đường Thư, văn phong Tân Đường Thư 

tao nhã hơn, những bài viết dài hơn, hoa mỹ hơn, nhưng nội dung, dữ liệu chỉ bằng 

7/10 bộ sử cũ. Tư Mã Quang khi soạn bộ Tư Trị Thông Giám chỉ sử dụng dữ liệu từ 

bộ Cựu Đường Thư; ông chê Tân Đường Thư chỉ có ưu điểm văn phong tao nhã, chứ 

đã tùy tiện lược bớt quá nhiều những sự kiện lịch sử, nhất là những dữ kiện về mối 

quan  hệ  ngoại  giao  giữa  Đại  Đường  và  các  nước  lân  cận,  lược  bỏ  truyện  ký  của 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  23  

chỉ sợ thiên hạ đời sau biết Phật pháp hữu ích cho thân tâm tánh mạng, 

cho nền chánh trị của nước nhà, rồi sẽ học theo! Những sử quan khác đa 

phần thuộc loại tri kiến hẹp hòi câu nệ ấy. Vì vậy, sự tiềm tu mật chứng 

của những bậc đại nhân xưa kia đều chẳng được biết đến! 



những nhân vật có ảnh hưởng mạnh mẽ đến tư tưởng học thuật thời ấy như các ngài 

Huyền Trang và Nhất Hạnh (vì các vị đó là cao tăng nhà Phật), cũng như thiếu hẳn 

khí thế bi tráng khi mô tả các sự kiện như trong bộ Cựu Đường Thư. Nhiều sự kiện 

bị họ Âu tùy tiện sửa đổi theo thiên kiến nên không đáng được coi như một sử liệu 

khả tín. Sau này, Ngô Chẩn đã viết cuốn Tân Đường Thư Củ Mậu (uốn nắn những 

sai lầm trong bộ Tân Đường Thư) để nêu lên bốn trăm sáu mươi điều sai lầm trong 

bộ Tân Đường Thư, đồng thời phê phán rất nặng: “Không biết cách san định những 

 điểm trọng yếu, chỉ  biết tuân  theo những gì  mình ưa thích!”.   Học giả Vương Hân 

Phu  còn  chê  thẳng  thừng:   “Bọn  Âu  Dương  Tu  chỉ  biết  viết  văn,  coi  thường  khảo 

 chứng!”   

12 Ngũ Đại Sử gồm hai bộ Cựu và Tân. Cựu Ngũ Đại Sử vốn có tên là Lương Đường 

Tấn Hán Châu Thư, nên thường được gọi tắt là Ngũ Đại Sử, được biên soạn từ tháng 

Tư năm Khai Bảo thứ sáu (973) đến tháng Mười năm Khai Bảo thứ bảy (974) theo 

lệnh của Tống Thái Tổ, do Tiết Cư Chánh cầm đầu một nhóm văn thần chấp bút. Bộ 

sử  này  chép  những  sự  kiện  lịch  sử  từ  năm  Khai  Bình  nguyên  niên  (907)  đời  Hậu 

Lương đến năm Hiển Đức thứ bảy (960) đời Châu Thế Tông (tức năm nhà Hậu Châu 

bị Bắc Tống diệt), gồm 150 quyển. Về sau, Âu Dương Tu tự biên soạn tu chỉnh bộ 

Ngũ Đại Sử, đặt tên là Ngũ Đại Sử Ký (đến thời Càn Long được gọi là Tân Ngũ Đại 

Sử), bộ sử mới được hoàn tất vào năm Hoàng Hựu thứ năm (1053), nhưng chỉ cất 

giữ tại tư gia, không phổ biến. Đến khi Âu Dương Tu mất, người nhà dâng lên triều 

đình, được phê chuẩn lưu hành. Khi bộ này được lưu hành, bộ Cựu Ngũ Đại Sử dần 

dần biến mất. Theo những sử quan thời cổ như Tư Mã Quang nhận định, khi biên 

soạn Tân Ngũ Đại Sử, Âu Dương Tu đã tùy tiện cắt xén những dữ liệu lịch sử theo 

thiên kiến yêu - ghét cá nhân, thiếu hẳn tính công bình, cẩn trọng cần có nơi một sử 

quan. Do vậy, đến thời Càn Long, dựa vào những phần được bảo tồn trong bộ Vĩnh 

Lạc  Đại  Điển  đời  Minh  và  hai  mươi  bộ  sách  giá  trị  khác  như  Sách  Phủ  Nguyên 

Giám, Thái  Bình Ngự  Lãm, Tư Trị  Thông Giám Khảo Dị, Cẩm Tú Vạn Hoa Cốc, 

Thiên Trung Ký, Cổ Kim Tánh Thị Thư Biện Chứng v.v… Thanh triều đã cố gắng 

phục hồi diện mạo của bộ Cựu Ngũ Đại Sử, quy định bộ Cựu Ngũ Đại Sử là chánh 

sử, còn Tân Ngũ Đại Sử chỉ được coi như một tác phẩm văn chương. Ngô Chẩn (một 

học giả đời Thanh) đã biên soạn cuốn Ngũ Đại Sử Toản Ngộ (tập hợp những sai lầm 

trong bộ Ngũ Đại Sử) ba quyển để nêu lên những điều sai lầm nặng nề trong bộ Tân 

Ngũ Đại Sử. Sau đấy, Ngô Lan Đình đời Thanh cũng soạn bộ Ngũ Đại Sử Ký Toản 

Ngộ Phụ gồm sáu quyển để nêu tiếp những sai lầm trong bộ sử của Âu Dương Tu mà 

Ngô Chẩn chưa nhắc đến. Các sĩ phu nổi tiếng đời Thanh như Cố Viêm Vũ, Tiền Đại 

Hân cũng chê Âu Dương Tu luôn tự phụ đã viết sử theo phong cách kinh Xuân Thu, 

nhưng  hoàn  toàn  chẳng  hiểu  thấu  đáo  cách  viết  sử  của  kinh  Xuân  Thu  cũng  như 

không phân biệt được sự khác biệt giữa chép sử và viết văn! 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  24  

Văn  Trung  Công  Lâm  Tắc  Từ  học  vấn,  trí  thức,  chí  khí,  tiết  tháo, 

trung  nghĩa  đều  ít  thấy  trong  đời  Thanh  trước  kia.  Tuy  bận  bịu  việc 

nước,  ông  chẳng  hề  gián  đoạn  việc  tu  trì  Tịnh  nghiệp  chút  nào  vì  học 

Phật chính là căn bản của học vấn, chí khí, tiết tháo, trung nghĩa vậy. Đã 

có được căn bản này thì ứng xử đều thích đáng, xử sự đều hợp lẽ. Đấy 

chính  là  nguyên  do  vì  sao  bậc  đại  nhân  đời  xưa  vượt  trỗi  những  hạng 

tầm thường. Một bữa nọ, chắt của Văn Trung Công là ông Tường, tự là 

Bích Dư, đưa cho tôi xem cuốn kinh gồm các bài kinh chú Di Đà, Kim 

Cang, Tâm Kinh, Đại Bi, Vãng Sanh do Văn Trung Công đã đích thân 

viết, trang bìa ghi  “Tịnh Độ Tư Lương”.  Trên mặt cái hộp đựng sách đề 

Hành Dư Nhật Khóa (Khóa tụng hằng ngày trong lúc ngồi xe). 

Đủ biết Văn Trung Công ngầm tu pháp môn Tịnh Độ, tuy ra vào, đi 

lại, vẫn chẳng chịu bỏ phế. Do dùng để trì tụng lúc đi xe, cuốn kinh ấy 

chỉ  dài  khoảng  bốn  tấc,  rộng  ba  tấc.  Chữ  viết  cung  kính,  mực  thước, 

không  một nét bút nào  cẩu thả,  đủ  thấy  lòng  cung kính,  chí thành  của 

ông, chẳng dám coi thường, chểnh mảng chút nào!  (Ấn Quang Văn Sao Tục 

 Biên, quyển Hạ, Trình bày ý nghĩa ẩn kín nơi cuốn Hành Dư Nhật Khóa của Lâm 

 Văn Trung Công)  

* Thánh giáo của Như Lai pháp môn vô lượng, tùy ý nương theo một 

pháp nào đó, dùng Bồ Đề tâm tu trì cũng đều có thể liễu sanh thoát tử, 

thành Phật đạo. Nhưng khi đang tu còn chưa chứng, sẽ có sự khó  - dễ, 

nhanh  -  chậm  rất  lớn.  Cầu  lấy  pháp  viên  mãn  nhất,  nhanh  chóng  nhất, 

đơn giản nhất, dễ dàng nhất, vừa khế cơ lẫn khế lý, vừa là tánh, vừa  là 

tu, thích hợp khắp ba căn, thâu nhiếp hoàn toàn lợi căn lẫn độn căn, là 

chỗ  quy  túc  của  các  tông  Luật,  Giáo,  Thiền,  Mật,  là  con  đường  tắt  để 

trời, người, phàm, thánh chứng Chân thì không chi bằng một pháp “tín 

nguyện niệm Phật, cầu sanh Tây Phương”. 

Ấy là vì hết thảy pháp môn đều cậy vào tự lực, còn pháp môn Niệm 

Phật cậy thêm Phật lực. Cậy tự lực thì nếu chưa đoạn sạch Phiền Hoặc sẽ 

chẳng thể vượt thoát tam giới, còn cậy vào Phật lực thì tín nguyện chân 

thành, thiết tha sẽ có thể cao đăng chín phẩm sen. Người trong thời hiện 

tại muốn giải quyết xong đại sự sanh tử ngay trong đời này mà bỏ pháp 

này sẽ trọn chẳng có hy vọng gì! 

Cần  biết  rằng:  Pháp  môn  Tịnh  Độ  pháp  nào  cũng  viên  thông,  như 

vầng  trăng  vằng  vặc  sáng  ngời  giữa  trời,  con  sông  nào  cũng  đều  hiện 

bóng. Thủy ngân rớt xuống đất, viên nào cũng tròn xoe. Chẳng riêng gì 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  25  

cách vật, trí tri, cùng lý, tận tánh, giác thế, yên dân, trị quốc, giữ yên cõi 

bờ đều có lợi ích lớn lao, mà ngay cả sĩ, nông, công, thương, muốn phát 

triển sự nghiệp, già, trẻ, trai, gái muốn tiêu diệt bệnh tật khổ sở, không gì 

chẳng tùy theo lòng cảm mà ứng, thỏa lòng, mãn nguyện.  (Ấn Quang Văn 

 Sao Tục Biên, quyển Hạ, Duyên khởi trùng tu Niệm Phật Đường và mở liên xã tại 

 chùa Tư Phước, Phụ Dương)  

*  Pháp  môn  Tịnh  Độ  lớn  lao  [không  gì]  ra  ngoài  [phạm  vi  của  nó] 

được, như trời che khắp, như đất nâng đều. Không một pháp nào chẳng 

được kiến lập từ pháp này, không một ai chẳng được pháp này un đúc. 

Do hết thảy các pháp Đại, Tiểu Thừa đức Như Lai đã nói trong suốt một 

đời đều là tùy theo căn tánh của chúng sanh mà nói, hoặc khế lý nhưng 

chẳng thể khế hợp khắp mọi căn cơ; hoặc khế cơ nhưng chẳng thể khế 

hợp chí lý (lý tột cùng) một cách triệt để. Vì thế, bản hoài xuất thế độ 

sanh của đức Như Lai bị khuất lấp chưa được thông suốt, đại pháp khiến 

cho chúng sanh được liễu thoát ngay trong đời này còn bị ẩn kín chưa 

được tỏ bày. [Pháp hội] Hoa Nghiêm tuy đã hướng dẫn về Tây Phương, 

nhưng  hàng  Nhân,  Thiên,  Quyền  Thừa  [Bồ  Tát]  chưa  được  nghe.  Các 

kinh cũng nhiều phen nói đại lược những đầu mối tốt lành, nhưng cương 

yếu pháp môn chưa được đặt để. 

Do  vậy, đức  Như  Lai khởi  lòng  Vô  Duyên  Từ, vận  tâm  Đồng  Thể 

Bi, trong hội Phương Đẳng, đặc biệt nói ba kinh Tịnh Độ Di Đà, độ khắp 

ba căn, thâu trọn chín giới, xiển dương đạo mầu thành thủy thành chung 

của Như Lai, dạy cho chúng sanh quy mô vĩ đại  “tâm làm, tâm là”.  Cơ 

lẫn lý đều khế hợp, phàm lẫn thánh đều được nhờ, như thuốc A Già Đà 

trị  chung  vạn  bệnh,  như  mười  phương  hư  không  bao  hàm  trọn  muôn 

hình tượng, khiến cho khắp thánh - phàm đều thành tựu đạo nghiệp trong 

đời hiện tại, tỏ bày thông suốt bản hoài xuất thế độ sanh của Như Lai! 

Nếu  đức  Như  Lai  chẳng  nói  pháp  này  thì  chúng  sanh  đời  Mạt  Pháp 

không một ai có thể liễu thoát sanh tử ngay trong một đời này.  (Ấn Quang 

 Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Lời Tựa Ấn Tống Ấn Quang Văn Sao Tục Biên)   

* Pháp môn Tịnh Ðộ lý cực cao sâu, sự cực giản dị. Do vậy, người 

thiên tư thông mẫn, tri kiến cao siêu thường xem [Tịnh Ðộ] là pháp tu 

của  bọn  ngu  phu,  ngu  phụ,  chẳng  chịu  tu  trì.  Nào  có  biết  đây  là  pháp 

môn  rốt  ráo  thành  thủy,  thành  chung  để  mười  phương  ba  đời  hết  thảy 

chư Phật trên thành Phật đạo, dưới độ chúng sanh! Họ thấy kẻ ngu phu, 

ngu phụ tu được pháp này bèn coi thường pháp môn, sao chẳng xét trong 

hội Hoa Nghiêm, bậc đã chứng bằng với Phổ Hiền, bằng với chư Phật, 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  26  

vẫn  phải  dùng  mười  đại  nguyện  vương  hồi  hướng  vãng  sanh  Tây 

Phương Cực Lạc hòng viên mãn Phật Quả? Miệt thị pháp môn Tịnh Ðộ 

chẳng xứng đáng để tu, tức là coi những vị trong hội Hoa Nghiêm thuộc 

hạng người gì? Hơn nữa, chỗ quy tông cuối cùng của kinh Hoa Nghiêm 

có đáng nên tôn trọng hay nên coi thường đây? 

[Có  thái  độ  như  vậy],  không  có  gì  khác  hơn  là  do  chưa  xét  kỹ 

nguyên  do  của  từng  pháp  môn  thông  thường  và  đặc  biệt,  cũng  như  sự 

lớn, nhỏ, khó, dễ giữa tự lực và Phật lực, nên mới đến nỗi như thế! Nếu 

đã xét kỹ, há chẳng học đòi Hoa Nghiêm Hải Chúng, nhất trí tiến hành 

cùng cầu vãng sanh ư?  (Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Hạ, Đề từ và lời tựa 

 cho bộ Gia Ngôn Lục) 

* Một pháp Tịnh Độ chính là pháp môn Tổng Trì thành thủy thành 

chung để mười phương tam thế hết thảy chư Phật trên thành Phật đạo, 

dưới hóa độ chúng sanh, lắm kẻ muốn làm bậc cao nhân đệ nhất xưa nay 

bèn coi thường, hủy báng [pháp này]. Chúng ta nên lấy chư Phật, chư Tổ 

làm  thầy,  chớ  nên  lấy  những  hạng  cao  nhân  ấy  làm  căn  cứ,  sẽ  được 

nương theo Phật từ lực vãng sanh Tây Phương ngay trong đời này. Nếu 

không, liễu sanh thoát tử sẽ là chuyện lâu xa lắm đấy!  (Ấn Quang Văn Sao, 

 quyển Thượng, Thư trả lời đại sư Tế Thiện) 

* Những pháp môn khác tuy cao sâu huyền diệu, nhưng phàm phu 

sát đất ai có thể đích thân chứng được ngay trong đời này để đạt được lợi 

ích thật sự? Chỉ có tín nguyện niệm Phật cầu sanh Tây Phương là có thể 

cậy vào Phật từ lực tiếp dẫn vãng sanh. Đã vãng sanh Tây Phương bèn 

siêu phàm nhập thánh, liễu sanh thoát tử. Kẻ thấp nhất đã bằng với Tứ 

Quả  A  La  Hán  trong  Tiểu  Thừa  và  bậc  Bồ  Tát  thuộc  địa  vị  Thất  Tín 

trong Viên giáo. Do vậy, biết pháp môn Tịnh Độ chính là pháp môn đặc 

biệt trong các pháp môn do đức Phật đã nói ra trong cả một đời Ngài, 

chớ nên dùng sự tu chứng của hết thảy các pháp  môn để so sánh, bàn 

định [pháp này]! 

Hiện thời có rất nhiều kẻ đại thông minh, coi Tịnh Độ là Tiểu Thừa, 

chẳng những chính mình không tu trì, mà còn lắm cách chê bai, bài bác, 

phá hoại sự tu trì của người khác. Chẳng biết pháp này chính là pháp để 

phàm lẫn thánh cùng tu: Kẻ phàm phu do nghiệp lực sắp đọa địa ngục 

mà niệm danh hiệu Phật liền có thể lập tức vãng sanh. Bậc Đẳng Giác 

Bồ Tát sắp thành Phật đạo vẫn phải dùng công đức của mười đại nguyện 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  27  

vương hồi hướng vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới để mong viên 

mãn Phật quả. 

Pháp  môn  Tịnh  Độ  lớn  lao  thay!  Đáng  thương  thay,  những  kẻ  đại 

thông minh chẳng những không tu trì lại còn chê bai, bài bác! May mắn 

thay, ngu phu ngu phụ tín nguyện trì danh được cùng với Quán Âm, Thế 

Chí, Thanh Tịnh hải chúng làm bạn lữ. Những kẻ đại thông minh kia dẫu 

có túc phước nên chẳng ngay lập tức đọa vào tam đồ, nhưng mong được 

kề vai sát cánh với ngu phu ngu phụ vẫn chẳng thể được! Huống hồ đã 

báng  pháp  này,  khó  khỏi  bị  đọa  lạc!  Những  kẻ  ấy  mắc  bệnh  ham  cao 

chuộng xa, nhưng  thật sự chẳng biết cội nguồn của sự cao xa. Nếu họ 

thấy chư vị trong Hoa Tạng hải chúng nhất trí tiến hành, dùng mười đại 

nguyện vương cầu sanh Tây Phương sẽ hổ thẹn muốn chết, đâu dám coi 

pháp môn này là Tiểu Thừa chẳng đáng để tu trì ư?  (Ấn Quang Văn Sao Tục 

 Biên, quyển Thượng, Thư trả lời Trần Huệ Cung và Tôn Huệ Giáp)  

* Hơn nữa, pháp Tịnh Độ lợi khắp mọi căn cơ, quả thật là pháp môn 

đặc biệt trong giáo pháp của suốt một đời đức Như Lai, lợi ích vượt trỗi 

những giáo lý thông thường trong cả một đời [giáo hóa của đức Phật]. 

Câu nói của cổ đức:  “Dĩ Quả Địa Giác vi Nhân Địa Tâm, cố đắc nhân 

 cai quả hải, quả triệt nhân nguyên”  (Do dùng sự giác ngộ nơi quả vị để 

làm cái tâm trong khi tu nhân nên nhân bao trùm biển quả, quả thấu tột 

nguồn nhân), có thể nói là khéo hình dung nhất, không còn gì hay tuyệt 

hơn được nữa! 

Huống chi Liên Tông Tứ Tổ là đại sư Pháp Chiếu đích thân gặp đức 

Văn Thù dạy niệm Phật. Há có nên chẳng ngửa tuân theo thánh ý chuyên 

chú niệm Phật, vẫn cứ muốn cậy vào tự lực, vứt bỏ Phật lực, chỉ mong 

chống đỡ môn đình cho lớn lao, chẳng tính đến chuyện có được lợi ích 

hay  không?  Hâm  mộ  hư  danh,  khinh  rẻ  lợi  ích  thật  sự,  sao  lại  mất  trí 

điên cuồng quá mức như thế ấy? 

Theo tập ba của Cao Tăng Truyện, trong truyện của Pháp Chiếu đại 

sư có nói: Vào năm Đại Lịch thứ hai (767), Sư trụ tại chùa Vân Phong ở 

Hành Châu, nhiều lần thấy thánh cảnh hiện trong bát cháo, chẳng biết là 

danh sơn nào. Có vị Tăng đã từng đến Ngũ Đài, bảo cảnh đấy ắt phải là 

Ngũ Đài. Về sau, Sư bèn đi triều bái. Năm Đại Lịch thứ năm (770), Sư 

đến huyện Ngũ Đài, nhìn thấy phía xa có ánh sáng trắng, lần theo ánh 

sáng  đi  tìm,  đến  Đại  Thánh  Trúc  Lâm  Tự.  Sư  vào  chùa,  đến  giảng 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  28  

đường, thấy đức Văn Thù ở phía Tây, đức Phổ Hiền ở phía Đông, ngồi 

trên tòa sư tử, thuyết pháp thâm diệu. Sư lễ hai vị thánh, thưa hỏi:  

- Phàm phu đời Mạt, thời gian cách thánh đã xa, tri thức ngày càng 

kém cỏi, cấu chướng thật sâu, Phật tánh không do đâu hiển hiện được! 

Phật pháp mênh mông, chưa rõ tu hành pháp môn nào là thiết yếu nhất? 

Kính mong Đại Thánh đoạn trừ lưới nghi cho con. 

Đức Văn Thù bảo:  “Nay ông niệm Phật là hợp thời nhất. Các môn tu 

 hành không gì hơn được niệm Phật, cúng dường Tam Bảo, phước huệ 

 song tu. Hai môn này nhanh chóng, quan trọng nhất. Vì sao vậy? Trong 

 đời quá  khứ, ta do quán  Phật, do niệm  Phật, do  cúng  dường, nên nay 

 đắc Nhất Thiết Chủng Trí. Do vậy biết Niệm Phật là vua trong các pháp. 

 Ông hãy nên thường niệm Vô Thượng Pháp Vương chớ để dừng nghỉ”.   

Sư  lại  hỏi:  “Nên  niệm  ra  sao?”  Ngài  Văn  Thù  nói:   “Phía  Tây  thế 

 giới này có A Di Đà Phật, đức Phật ấy nguyện lực chẳng thể nghĩ bàn. 

 Ông hãy nên niệm liên tục đừng để gián đoạn, sau khi mạng chung chắc 

 chắn vãng sanh, vĩnh viễn không thoái chuyển” . Nói lời ấy xong, khi đó 

hai vị Đại Thánh đều duỗi cánh tay sắc vàng xoa đầu Sư, thọ ký:   “Do 

 ông niệm Phật chẳng bao lâu sau sẽ chứng Vô Thượng Chánh Đẳng Bồ 

 Đề.  Nếu  hàng  thiện  nam,  thiện  nữ  nguyện  mau  chóng  thành  Phật  thì 

 không gì hơn niệm Phật, sẽ mau chóng chứng Vô Thượng Bồ Đề”.  Nói 

xong, khi ấy hai vị Đại Thánh cùng nhau nói già-đà (kệ). Sư nghe xong, 

hoan hỷ hớn hở, lưới nghi đều trừ. Đây là đại sư Pháp Chiếu đích thân 

đến Trúc Lâm Thánh Tự được hai vị Đại Thánh khai thị. 

Trong Thanh Lương Chí bản cũ, [chuyện này] bị một Thiền tăng vô 

tri  sửa  đổi  lời  khai  thị,  biến  thành  thiền  ngữ,  thật  đáng  thống  hận!  Bộ 

Sơn Chí được tu chỉnh gần đây đã sao chép theo đúng truyện Pháp Chiếu 

Đại  Sư  trong  tập  ba  của  bộ  Cao  Tăng  Truyện.  Tôi  chẳng  dẫn  Thanh 

Lương Chí vì sợ người ta không biết, cứ đọc theo bộ Sơn Chí cũ, sẽ đâm 

ra  nghi  báng.  Làm  mù  con  mắt  chánh  pháp,  đoạn  thiện  căn  của  người 

khác, chẳng tội gì lớn hơn được nữa! Phần trước và phần sau đoạn trích 

dẫn này đều lược đi, [sao lục] chỗ khai thị chẳng sót một chữ nào, chỉ có 

với chữ “Chiếu” là vì thuận theo cách nói bèn viết là chữ Sư cho rõ. 

Ngũ  Đài  chính  là  đạo  tràng  ứng  hóa  của  ngài  Văn  Thù.  Văn  Thù 

chính là thầy của bảy đức Phật, tự nói:  “Ta trong  quá khứ do quán Phật, 

 do niệm Phật nên nay đắc Nhất Thiết Chủng Trí” . Do vậy, hết thảy các 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  29  

pháp, Bát Nhã Ba La Mật, thiền định rất sâu, thậm chí chư Phật đều sanh 

từ niệm Phật. Quá khứ chư Phật còn sanh từ niệm Phật, huống chi chúng 

sanh  đời  Mạt  Pháp  nghiệp  nặng,  phước  nhẹ,  chướng  sâu,  huệ  cạn  mà 

miệt thị niệm Phật chẳng chịu tu hành, ý muốn siêu thoát, vào thẳng địa 

vị  Như  Lai,  chẳng biết  rằng [dù  có  muốn]  nối gót hít  bụi  của  Ngũ  Tổ 

Giới, Thảo Đường Thanh vẫn còn chưa được nữa ư? 

Thiền Tông bắt nguồn từ đời Lương, pháp ngữ nhằm dạy người đích 

thân thấy tự tánh của họ tuy cao siêu huyền diệu, nhưng mỗi câu còn ý 

nghĩa. Sau thời Lục Tổ, hai vị tổ Nam Nhạc, Thanh Nguyên liền dùng cơ 

phong chuyển ngữ, chỉ sợ người ta tưởng hiểu nghĩa là ngộ, chẳng thể 

thật  chứng,  nên  dùng  pháp  này  hòng  dứt  bặt  cái  tệ  [hành  nhân]  tưởng 

lầm là đã ngộ đạo. Nhưng công phu tham cứu ấy chẳng dễ gì đạt được, 

có nhiều kẻ [tham cứu] mấy chục năm vẫn chưa thể nào thấu hiểu triệt 

để được!  Ngài  Triệu  Châu tám  mươi  tuổi  còn tham  khấu13  khắp  Bắc  - 

Nam,  nên  có  câu  nói:   “Triệu  Châu  bát  thập  do  hành  cước,  chỉ  vị  tâm 

 đầu vị tiêu nhiên”  (Triệu Châu tám chục còn hành cước, chỉ bởi trong 

lòng chửa rỗng rang). Đủ biết là bậc hành nhân đại căn còn phải siêng 

nhọc như thế, huống gì kẻ căn tánh hèn kém ư? 

Đến  đời  Tống,  đạo  Thiền  vẫn  hưng  thịnh  lớn  lao,  nhưng  kẻ  thật 

chứng đã ít ỏi hẳn đi. Ngay như Ngũ Tổ Giới vẫn chẳng phải là kẻ tầm 

thường, Sư thuộc pháp hệ của ngài Vân Môn Yển14, là pháp tổ của quốc 

sư Đại Giác Liên đời Tống, môn đình cao ngất như long môn15, kẻ học 

thường dõi nhìn vách đá [chót vót] mà chùn bước, thuở đương thời danh 

vọng  hiển  hách  chi  bằng!  Nhưng  một  thứ  Kiến  Hoặc  còn  chưa  đoạn 

được, nói gì đến liễu sanh thoát tử, siêu phàm nhập thánh nữa ư? 



13 Tham khấu: Đến tham học với các bậc tôn túc đã ngộ đạo. 

14 Vân Môn Văn Yển (864-949) là sơ tổ tông Vân Môn, quê ở huyện Gia Hưng, tỉnh 

Chiết Giang. Sư mang chí hướng xuất gia từ nhỏ, xin thế độ với ngài Chí Trừng tại 

chùa Không Vương ở Gia Hưng. Không lâu sau, được thọ Cụ Túc, học rộng khắp 

các kinh điển, đặc biệt nghiên cứu tinh tường Tứ Phần Luật. Sau đó sang Mục Châu 

tham học với ngài Đạo Minh, thấu hiểu Thiền chỉ. Rồi Sư tham học với Tuyết Phong 

Nghĩa Tồn, được ấn khả. Năm Càn Hóa nguyên niên (911), đến Tào Khê lễ tháp Lục 

Tổ, tham học với ngài Linh Thọ Như Mẫn, được nối pháp vị này. Do Sư trụ tại chùa 

Quang Thái núi Vân Môn nên tông phong của Ngài được gọi là Vân Môn. 

15  Long  Môn  còn  gọi  là  Vũ  Môn,  là  nơi  theo  truyền  thuyết  con  cá  chép  nào  vượt 

ngược sóng, nhảy qua được ba bậc của thác Vũ Môn sẽ biến thành rồng. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  30  

Thân sau của Giới công là Tô Đông Pha, Tăng - tục đều biết. Lúc [họ 

Tô] giữ đất Hàng, vẫn chẳng cự tuyệt kỹ nữ lui tới; đủ biết vẫn là phàm 

phu  đầy  dẫy  triền  phược,  ngay  cả  Sơ  Quả  Tu  Đà  Hoàn  vẫn  chưa  hề 

chứng được. Người bây giờ ai có được đạo lực như Ngũ Tổ Giới mà vẫn 

muốn cậy vào tự lực để liễu sanh tử, lại còn đề cao Thiền Tông, miệt thị 

Tịnh Độ, là do cớ gì vậy? 

Một là do ít đọc kinh điển và kinh Hoa Nghiêm, hoặc đã từng đọc 

qua  nhưng  hoàn  toàn  chẳng  chú  ý!  Hai  là  do  chẳng  biết  tông  chỉ  của 

Thiền  Tông:  “Bất  luận  hỏi  đến  Phật,  hỏi  đến  pháp,  dù  hỏi  đến  tất  cả 

những thứ gì trong thế gian, khi đáp đều chỉ về bổn phận, chứ tuyệt đối 

chẳng luận trên Phật, trên pháp, và trên mặt Sự để đáp!” Đó gọi là  “hỏi 

 tại nơi đáp, đáp tại nơi hỏi”;  nếu hiểu là nói về mặt Sự thì hoàn toàn 

hiểu lầm mất rồi, nhưng người đời nay nghiệp sâu, huệ cạn, thường đem 

những lời trực chỉ bổn phận giải nghĩa theo mặt văn tự. Như ngài Triệu 

Châu nói:   “Lão tăng  niệm  Phật  một  tiếng, súc  miệng ba bữa” và   “một 

 chữ Phật, ta chẳng thích nghe” , ai nấy đều lầm tưởng đấy là lời nói thật, 

bèn coi niệm Phật là không ra gì, rồi miệt thị! Chẳng biết sau câu  “một 

 chữ  Phật  ta  chẳng  thích  nghe”   của  ngài  Triệu  Châu,  có  kẻ  hỏi:  “Hòa 

thượng có còn vì người khác hay không?” Triệu Châu nói:  “Phật, Phật”  

đó ư? 

Có kẻ hỏi: “Hòa Thượng được đại vương cúng dường như thế   (cha 

 con vua nước Triệu và  Yên Vương đều cung kính  cúng dường Sư), báo đáp như 

thế  nào?”  Triệu  Châu  nói:   “Niệm  Phật!”   đó  ư?  Lại  có  ông  Tăng  hỏi: 

“Mười  phương  chư  Phật  còn  có  thầy  hay  không?”  Triệu  Châu  nói: 

 “Có!”  Hỏi: “Thế nào là thầy của chư Phật?” Triệu Châu nói:  “A Di Đà 

 Phật, A Di Đà Phật!”  đó ư? Phàm  “niệm Phật một tiếng, súc miệng ba 

 ngày”  và  “một chữ Phật ta chẳng thích nghe”  và  “dùng Phật Phật để vì 

 người khác”, “dùng niệm Phật để báo ân”, “lấy A Di Đà Phật làm thầy 

 của mười phương chư Phật”  đều là chuyển ngữ chỉ về bổn phận. 

Nếu hiểu hai câu trước là lời thật bèn thật hành theo (tức  “niệm Phật 

 một tiếng, súc miệng ba ngày”  và  “một chữ Phật ta chẳng thích nghe”  ), 

ắt sẽ đến nỗi báng Phật, báng pháp, báng tăng, vĩnh viễn đọa trong ác 

đạo!  Nếu  coi  ba  câu  sau  ( “dùng  Phật  Phật  để  vì  người  khác”,  “dùng 

 niệm Phật để báo ân”, “lấy A Di Đà Phật làm thầy của mười phương 

 chư Phật” ) là lời thật rồi thật hành, ắt sẽ được nghiệp tận, tình không, 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  31  

đời này chứng thánh, vãng sanh Thượng Phẩm, dần dần đạt đến thành 

Phật. Hai cách nói này các sách Thiền đều cùng sao lục. 

Hai câu nói trước ấy, hết thảy mọi người đều thường đề xướng, ba 

câu nói sau, mấy chục năm qua, tôi chưa hề thấy có một ai nhắc đến một 

câu nào! Những câu nói trước và sau đều quy về bổn phận. Đối với ba 

câu sau, dẫu chẳng hiểu ý của ngài Triệu Châu, đem so với chuyện hiểu 

được ý ngài Triệu Châu, lợi ích vẫn lớn hơn! Bởi lẽ, không hiểu được ý 

của tổ Triệu Châu, nhưng vẫn là tuân theo lời Phật dạy chân thật phát 

xuất từ kim khẩu của đức Như Lai. Đối với hai câu trước, dẫu có hiểu ý 

của ngài Triệu Châu cũng chẳng qua là khai ngộ mà thôi, còn cách liễu 

sanh  thoát  tử xa  lắm!  Cớ sao đối với lời nói  của  cùng  một người, nếu 

không hiểu, coi [hai câu trước] là lời đúng thật thì họa hại khôn lường, 

nhưng ai nấy đều đề xướng; còn [ba câu sau] nếu không hiểu, coi là lời 

nói đúng thật lại lợi ích vô cùng, nhưng cả cõi đời chẳng ai thèm nghe? 

Ấy là vì thuở ban đầu chưa hề gặp được thiện tri thức thật sự, do bản 

thân chẳng ra sức nghiên cứu, vừa nghe lời bài bác liền tưởng như hy 

hữu, lạ lùng, trong tâm bèn vui sướng, thường xuyên đề xướng. Chẳng 

biết đấy là lời nói thẳng chóng nhằm dạy người khác đích thân thấy được 

bản lai của cổ nhân, cứ hiểu thành lời báng pháp, dè bỉu, chê bỏ niệm 

Phật.  Trong  đời  Mạt,  loại  người  như  vậy  nhiều  lắm!  Trừ  kẻ  biết  tự 

lượng, có hàm dưỡng, quyết chẳng chịu coi cách suy lường mặt chữ là 

tham cứu pháp Thiền thì chẳng mắc phải bệnh ấy. Nếu không, ắt sẽ là kẻ 

tưởng “ngộ” (誤: hiểu lầm) là “ngộ” (悟: ngộ đạo), vẫn cứ noi theo lề lối 

ấy mà tu hành, chẳng nghĩ đến sửa đổi chi cả!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao 

 Tục Biên, quyển Thượng, Thư gởi hòa thượng Quảng Huệ)  

* Pháp môn Niệm Phật chính là chỗ quy túc của các tông Luật, Giáo, 

Thiền,  Mật,  là  đường  tắt  thành  Phật  của  trời,  người,  thánh,  phàm.  Hết 

thảy các pháp môn không pháp nào chẳng lưu xuất từ pháp giới này, hết 

thảy các pháp môn không pháp nào chẳng trở về pháp này. Kẻ tri kiến 

nhỏ nhoi cho [Niệm Phật] là pháp môn của ngu phu, ngu phụ; nào biết 

trong  hội  Hoa  Nghiêm,  Thiện  Tài  sau  khi  chứng  trọn  mười  tâm  Tín, 

vâng lời ngài Văn Thù dạy, đi tham học với khắp các thiện tri thức, hễ 

nghe dạy liền chứng. Cuối cùng, đến chỗ Phổ Hiền Bồ Tát, được Ngài 

gia  bị,  khai  thị,  sở  chứng  ngang  với  Phổ  Hiền  và  chư  Phật.  Đức  Phổ 

Hiền bèn vì Thiện Tài xưng tán công đức thù thắng, mầu nhiệm của Như 

Lai, dạy Thiện Tài phát mười đại nguyện vương, dùng công đức này hồi 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  32  

hướng vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới để mong viên mãn Phật 

Quả, và khuyến tấn trọn hết các Bồ Tát trong Hoa Tạng thế giới hải nhất 

trí tiến hành cầu sanh Tây Phương. 

Hoa  Tạng  hải  chúng  không  một  ai  là  phàm  phu,  Nhị  Thừa  hay 

Quyền Vị Bồ Tát chưa phá vô minh; [vị nào chứng ngộ] thấp nhất đã là 

bậc Sơ Trụ trong Viên Giáo. Vị ấy đã có thể hiện thân làm Phật trong thế 

giới  không  có  Phật và  tùy  theo  mỗi  loài  hiện  đủ  mọi  thân  để  độ thoát 

chúng sanh. Sau đó, từ Nhị Trụ cho đến Thập Trụ, Thập Hạnh, Thập Hồi 

Hướng, Thập Địa, Đẳng Giác, mỗi địa vị càng thù thắng hơn. Các vị Bồ 

Tát ấy đều dùng mười đại nguyện vương cầu sanh Tây Phương, những 

kẻ kia (tức kẻ phỉ báng Niệm Phật) là hạng người nào mà dám chống đối 

các Ngài ấy? 

Do vậy, biết pháp môn Niệm Phật quả thật là pháp môn tổng trì để 

mười phương ba đời hết thảy chư Phật trên thành Phật đạo, dưới hóa độ 

chúng sanh, thành thủy, thành chung. Vì thế, [pháp này] được chín giới 

hướng  về,  mười  phương  cùng  khen  ngợi,  ngàn  kinh  cùng  xiển  dương, 

muôn  luận  đều  tuyên  nói.  Do  pháp  này  dùng  Quả  Địa  Giác  làm  Nhân 

Địa Tâm, nên liền được  “nhân trùm biển quả, quả tột nguồn nhân” .  (Ấn 

 Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư gởi hòa thượng Quảng Huệ)  

*  Phật  pháp  rộng  sâu  như  biển  cả, chỉ  có  Phật  với  Phật  mới  có  thể 

thấu tột nguồn đáy. Chín pháp giới kia dù thánh - phàm, lợi - độn khác 

nhau, ai nấy đều tùy theo khả năng của chính mình để tu tập hòng chứng 

nhập. Ví như  Tu  La,  hương tượng16  và  muỗi  mòng  uống nước biển  cả, 

mỗi loài uống no bụng rồi đi. Nếu muốn một hơi hút cạn hết, trừ phi là 

kẻ  có  dung  lượng  bằng  biển  cả  mới  làm  được.  Nếu  không,  chỉ  có  thể 

đích thân nếm vị nước biển, chưa dễ gì thấu tột nguồn đáy được! 

Nhưng Phật pháp chính là pháp sẵn có trong tâm của hết thảy chúng 

sanh, ngoài cái tâm của chúng sanh ra, trọn chẳng có pháp nào thêm vào 

được  vì  bản  thể  của  tâm  hết  thảy  chúng  sanh  và  tâm  Phật  chẳng  hai! 

Nhưng  do  mê  muội  chưa  ngộ,  bèn  khởi  Hoặc  tạo  nghiệp,  theo  nghiệp 



16  Hương  tượng  (Gandha-hastin)  là  một  loài  voi  lớn  thân  có  mùi  thơm  nồng  gắt 

thường tỏa mùi rất hăng trong thời kỳ nó động dục. Theo Đại Tỳ Bà Sa Luận, quyển 

30 chép:  “Trong thời kỳ ấy, hương tượng rất mạnh, tánh chất cực hung bạo, khó thể 

 chế ngự, sức của nó mạnh bằng mười con voi thường” . Vì loài voi này rất mạnh có 

thể  vượt  sông dễ  dàng,  nên kinh  thường dùng hình  ảnh  “hương tượng độ  hà”   (voi 

thơm vượt sông) để chỉ bậc đại căn đại lực có thể dũng mãnh thoát dòng sanh tử. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  33  

chịu khổ, đến nỗi trí huệ, đức tướng sẵn có nơi cái tâm ấy bị phiền não, 

ác  nghiệp  che  lấp,  giống  như  mây  phủ  kín  mặt  trăng,  chẳng  thấy  được 

tướng sáng. Tuy chẳng thấy được tướng sáng, nhưng tướng sáng của mặt 

trăng vẫn tự thường chẳng biến đổi, trọn chẳng bị giảm suy. 

Do  vậy,  đức  Như  Lai  khởi  lòng  Từ  Vô  Duyên,  vận  lòng  Bi  Đồng 

Thể, tùy thuận cơ nghi thuyết pháp. Tuy tùy theo căn cơ đặt ra Đại, Tiểu, 

Quyền, Thật, Thiên, Viên, Đốn, Tiệm, đủ mọi thứ sai khác, nhưng bổn ý 

của  đức  Phật  không  lúc  nào  chẳng  nhằm  làm  cho  hết  thảy  chúng  sanh 

đều  trái  trần,  hiệp  giác,  bỏ  mê  về  với  ngộ,  thoát  khỏi  sanh  tử  huyễn 

vọng, thành tựu Phật đạo vốn sẵn có mới thôi! 

Do chúng sanh nghiệp chướng sâu nặng chưa dễ gì tiêu trừ, nên Phật 

đặc biệt mở ra pháp môn Tịnh Độ tín nguyện niệm Phật để hết thảy dù 

phàm hay thánh, dù ngu hay trí, đều cùng nương vào hoằng thệ nguyện 

lực của đức Di Đà vãng sanh Tây Phương hòng khôi phục tâm tánh sẵn 

có, thành vô thượng Bồ Đề dễ dàng. 

Từ khi Phật pháp được truyền vào Chấn Đán (Trung Hoa), hơn một 

ngàn tám trăm năm qua, phàm là bậc vua thánh, tôi hiền, vĩ nhân, danh 

sĩ, không ai chẳng tuân phụng lời Phật dặn dò mà hộ trì, lưu truyền, bởi 

lẽ Phật pháp tuy thuộc pháp xuất thế, nhưng tất cả đạo xử thế trong cõi 

đời đều được bao gồm chẳng sót. Phàm những gì Phật pháp đã nói về 

cha  từ, con hiếu,  anh  nhường,  em  kính, chồng hòa, vợ thuận, chủ nhân 

từ, tớ trung thành, đều chẳng khác gì với những điều thánh nhân thế gian 

đã nói. Thánh nhân thế gian chỉ dạy dỗ con người trọn hết tình nghĩa, 

trọn hết bổn phận, còn đức Phật dạy rõ báo ứng thiện - ác của việc trọn 

hết  tình  nghĩa,  trọn  hết  bổn  phận  và  không  trọn  hết  tình  nghĩa,  không 

trọn hết bổn phận. 

Trọn hết tình nghĩa, trọn hết bổn phận thì chỉ có thể dạy bậc thượng 

trí; còn nếu là kẻ bẩm tánh ương bướng, kém cỏi, nếu không giả vờ làm, 

ắt sẽ chống trái. Nếu họ biết báo ứng thiện - ác thì muốn làm lành ắt sẽ 

gắng sức, muốn làm ác ắt chẳng dám làm. Đối với những pháp nhân quả 

ba đời, luân hồi lục đạo v.v... do đức Như Lai đã nói, kẻ sâu sắc sẽ thấy 

là sâu sắc, kẻ nông cạn sẽ thấy là nông cạn. Dùng những pháp ấy để tu 

tâm  sẽ  có  thể  đoạn  Hoặc  chứng  Chân,  liễu  sanh  thoát  tử.  Dùng  những 

pháp ấy để giữ yên cõi đời thì sẽ thắng được tàn bạo, bỏ được giết chóc, 

bỏ sự bạc  ác  trở thành thuần lương. Gần  đây, thế đạo nhân tâm  đã  suy 

hãm đến cực điểm, đua nhau đề xướng cách thức mới, vứt bỏ đường lối 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  34  

cũ. Ngay như cả mối quan hệ cha - con, vợ - chồng họ còn muốn đạp đổ, 

huống chi những mối quan hệ nhỏ hơn ư? 

Vì thế, thiên tai, nhân họa liên tục giáng xuống, vận nước nguy ngập, 

dân không lẽ sống! Những người có tâm lo cho thế đạo, nhân tâm, muốn 

cứu  vãn,  đều  khuyên  khắp  mọi  người  nghiên  cứu  Phật  học,  kiêng  giết, 

phóng sanh, ăn chay, niệm Phật, đừng làm các điều ác, vâng giữ những 

điều lành, từ một truyền mười, từ mười truyền trăm, cho đến ngàn, đến 

vạn,  không  ai  chẳng  ngả  theo  chiều  gió,  mong  sao  thiên  hạ  thái  bình, 

nhân dân yên vui. Đây quả thật là pháp luân căn bản để dứt đời loạn, vãn 

hồi vận nguy, uốn nắn thế đạo lòng người vậy. Đang trong thời này, nếu 

chẳng dùng nhân quả báo ứng, sanh tử luân hồi để dạy dỗ, dù thánh hiền 

đều cùng xuất hiện trong cõi đời cũng chẳng biết phải làm như thế nào! 

Nếu chẳng lấy “tín nguyện niệm Phật, cầu sanh Tây Phương” để tu, dẫu 

là  kẻ  thiên  tư  cao  thượng,  cũng  khó  lòng  đoạn  Hoặc  chứng  Chân,  liễu 

sanh thoát tử!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Hạ, Lời tựa sách Học 

 Phật Thiển Thuyết)  

* Sa Bà là cõi khổ sở cùng cực, vì thế cõi này thuộc về quán trọ trên 

đường lữ thứ; An Dưỡng là chốn vui sướng tột bậc, vốn là quê nhà sẵn 

có. Nhưng do chúng sanh mê muội chưa ngộ, bèn cứ khăng khăng coi 

quán trọ là quê nhà, chẳng biết có trụ xứ thanh tịnh an ổn tột bậc do cha 

ông đã tạo dựng. Do vậy, khởi tham - sân - si, tạo giết - trộm - dâm, luân 

hồi  trong  sáu  nẻo, chìm  đắm  trong  tam  đồ  từ  kiếp  này  sang  kiếp  khác, 

không cách nào thoát ra. 

Đức Đại Giác Thế Tôn thương xót, thị hiện sanh trong thế gian, tùy 

thuận  căn  cơ  thuyết  pháp  để  các  chúng  sanh  bỏ  mê  về  với  ngộ,  theo 

đường về  nhà.  Do  chúng  sanh  căn  cơ  chẳng  phải  chỉ  có  một,  nên  mỗi 

pháp đức Như Lai nói ra đều khác biệt. Nhưng các pháp ấy đều phải cậy 

vào  tự  lực,  chỉ  bậc  thượng  căn  cao  nhất  mới  có  thể  hoàn  thành  được 

ngay trong đời này. Nếu là kẻ kém hơn thì sẽ hai đời, ba đời mới giải 

quyết xong. Những kẻ trải kiếp dài lâu vẫn chưa thể giải quyết xong vẫn 

chiếm  đa  số!  Lòng Như  Lai phổ độ  chúng  sanh  chan  chứa nhưng  chưa 

thỏa mãn được; do vậy, bèn đặc biệt mở ra một pháp “tín nguyện niệm 

Phật,  cầu  sanh  Tây  Phương”  để  thượng  thánh  hạ  phàm  đều  cùng  trong 

đời  này  thoát  cõi  Sa  Bà  đây  lên cõi  An Dưỡng kia.  Bậc thánh  sẽ  mau 

thành  Phật  đạo,  kẻ  phàm  cũng  sẽ  dần  dần  chứng  được  Bồ  Đề.  Phổ  độ 

chúng sanh cô đơn, quạnh quẽ, không nơi nương tựa, thỏa thích lớn lao 

bổn  hoài  xuất  thế  của  đức  Như  Lai.  Trên  là  Văn  Thù,  Phổ  Hiền,  Mã 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  35  

Minh, Long Thọ, dưới là tội nhân Ngũ Nghịch, Thập Ác cực nặng đều là 

căn cơ được thâu  nhiếp  bởi  pháp này.  Chúng  ta trên  chẳng  bằng  được 

các  vị  như  Văn  Thù  v.v…  dưới  chưa  đến  nỗi  giống  như  hàng  Ngũ 

Nghịch, Thập Ác, há lẽ đâu chẳng mạnh mẽ phát ra đại chí ngõ hầu vượt 

ngang ra khỏi tam giới ư? 

Xét từ khi đại giáo được truyền sang phương Đông, tuy có môn đình 

Thiền, Giáo, Luật, Mật, Tịnh bất đồng, nhưng không một môn nào chẳng 

lấy vãng sanh Tịnh Độ làm chỗ quy túc! Núi Thiên Thai là đạo tràng của 

Trí  Giả  đại  sư.  Đại  sư  dùng  Ngũ  Thời  Bát  Giáo17  để  phán  thích18  giáo 

pháp cả một đời đức Như Lai, nhưng vẫn chú trọng nơi một môn Tịnh 

Độ. Tuy chưa thấy được phần kinh văn quy tông cuối cùng của kinh Hoa 

Nghiêm  nhưng  đã  lập  pháp  ngầm  hợp,  đủ  thấy  Phật  và  Tổ  vốn  [thở] 

cùng một lỗ mũi!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Hạ, Bi ký về việc 

 chùa  Quốc  Thanh  núi  Thiên  Thai  sáng  lập  ba  viện  dưỡng  lão,  dưỡng  bệnh  và  trợ 

 niệm)  

*  Pháp  môn  Tịnh  Độ  chính  là  pháp  môn  đặc  biệt  trong  giáo  pháp 

suốt  một  đời  đức  Phật:  Tuy  là  phàm  phu  sát  đất  đầy  dẫy  Hoặc  nghiệp, 

chỉ  cần  tín  nguyện  niệm  Phật  sẽ  có  thể  cậy  vào  Phật  từ  lực  vãng  sanh 

Tây Phương. Dù là vị Bồ Tát đã chứng địa vị Đẳng Giác cao cả vẫn phải 

hồi hướng vãng sanh thì mới viên mãn Phật quả được! 

Do  vậy  biết:  Pháp  môn  Tịnh  Độ  lớn  lao  không  gì  ra  ngoài  được, 

thích hợp khắp ba căn, thâu nhiếp hoàn toàn lợi căn lẫn độn căn. Chúng 

sanh  trong  chín  giới  bỏ  pháp  này  thì  trên  sẽ  chẳng  có  gì  để  viên  thành 

Phật  đạo;  mười  phương  chư  Phật  lìa  pháp  này  thì  dưới  chẳng  có  gì  để 

phổ độ quần manh19. Hết thảy pháp môn không pháp nào chẳng lưu xuất 

từ pháp giới này, hết thảy hạnh môn không hạnh nào chẳng trở về pháp 

giới này, bởi đây là pháp môn tổng trì thành thủy thành chung để mười 



17 Ngũ Thời: Hoa Nghiêm, A Hàm, Phương Đẳng, Bát Nhã, Pháp Hoa - Niết Bàn. 

Bát  Giáo:  Tám  loại  giáo  hóa,  gồm  Hóa  Nghi  Tứ  Giáo  (bốn  phương  thức  dùng  để 

giáo hóa) gồm: Đốn, Tiệm, Bí Mật, Bất Định và Hóa Pháp Tứ Giáo (bốn nội dung 

giáo hóa) gồm Tạng, Thông, Biệt, Viên. 

18 Phán thích: Phán định, giải thích. 

19 Quần manh (Bahu-Jana) còn dịch là Quần Sanh, có nghĩa là các loài chúng sanh. 

Đây là tên gọi khác của Chúng Sanh. Chữ “manh” (萌) hàm nghĩa giống như cây cỏ 

mới  nẩy  mầm,  chưa  thấy  được  rõ  ràng.  Chúng  sanh  vừa  mới  phát  đạo  tâm,  nhưng 

vẫn còn bị vô minh che lấp giống như cây cỏ vừa mới nảy mầm, nên mới gọi là Quần 

Manh. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  36  

phương ba đời hết thảy chư Phật trên thành Phật đạo, dưới hóa độ chúng 

sanh.  Vì  thế,  được  chín  giới  cùng  hướng  về,  mười  phương  cùng  khen 

ngợi, ngàn kinh đều xiển dương, muôn luận đều tuyên nói. 

Nhưng pháp môn này do hai đức Thế Tôn hai cõi tạo lập, đức Thích 

Ca nơi Sa Bà dạy rõ Tịnh Độ để đưa con người đi về [cõi Cực Lạc], đức 

Di Đà nơi Cực Lạc đợi lúc họ lâm chung tiếp dẫn [từ Sa Bà] về tới [Cực 

Lạc]. Ấy là muốn cho chúng sanh thoát được nỗi khổ sanh tử ngay trong 

đời này, chứng sự vui chân thường. Tâm thương xót, che chở, bảo vệ ấy 

dẫu hết cả kiếp vẫn khó thể nói trọn. 

Có kẻ bảo: “Đã là đệ tử Phật Thích Ca, hãy nên niệm Thích Ca Mâu 

Ni Phật, cầu sanh Hoa Tạng thế giới trong cõi này”, họ chẳng biết đức 

Thích Ca dạy niệm A Di Đà Phật nhằm làm cho hàng phàm phu sát đất 

nương  vào  Phật  từ  lực  vãng  sanh  Tây  Phương  hòng  siêu  phàm  nhập 

thánh.  Chỉ  có  bậc  Đại  Sĩ  đã  phá  vô  minh  chứng  Pháp  Thân  mới  thấy 

được  Hoa  Tạng thế giới  của  cõi  này;  phàm  phu  chỉ thấy  uế  độ,  chẳng 

thấy được cõi Thật Báo Trang Nghiêm, há nên mong tưởng quá phận! 

Huống chi Tây Phương cũng nằm trong Hoa Tạng thế giới, mà trong 

hội Hoa Nghiêm, hết thảy các vị Bồ Tát trong Hoa Tạng thế giới hải đều 

dùng  mười  đại  nguyện  vương  hồi  hướng  vãng  sanh  Tây  Phương  để 

mong viên mãn Phật Quả. Ông là hạng người như thế nào mà dám chống 

đối các vị ấy? 

Kể  từ  khi  đại  giáo  được  truyền  sang  phương  Đông,  Viễn  Công  lập 

Liên Xã đầu tiên, một người xướng, trăm người hòa, không ai chẳng noi 

theo, thỏa thích bổn hoài của Phật chỉ có mỗi một mình pháp môn này là 

bậc  nhất!  Từ  đấy  trở  đi,  đời  nào  cũng  có  cao  nhân,  tục  diệm  truyền 

đăng20, rạng rỡ trong ngoài nước mãi cho đến tận hiện thời, tông phong 

chẳng  suy  sụp,  nhưng  Trí  Giả  đại  sư  thuộc  tông  Thiên  Thai,  Thanh 

Lương quốc sư thuộc tông Hiền Thủ, Khuy Cơ pháp sư thuộc tông Từ 

Ân, Bách Trượng thiền sư thuộc Thiền tông, Đại Trí luật sư21 thuộc Luật 



20 Tục diệm truyền đăng: Tiếp nối ánh sáng ngọn đèn, ý nói “nối tiếp, lưu truyền mối 

đạo từ đời này sang đời khác”. 

21 Đại Trí Luật Sư, tức là ngài Linh Chi Nguyên Chiếu (1048-1116), người đất Dư 

Hàng, tự là Trạm Nhiên, hiệu An Nhẫn Tử. Xuất gia từ bé, 18 tuổi thọ Cụ Túc giới, 

học  giáo  nghĩa  tông  Thiên  Thai  với  ngài  Thần  Ngộ  Xử  Khiêm,  nhưng  dốc  chí  nơi 

Luật  Tông.  Về  sau  lễ  ngài  Quảng  Từ  thọ  Bồ  Tát  giới,  nối  pháp  Nam  Sơn  Chánh 

Truyền của ngài Doãn Kham. Trong niên hiệu Nguyên Phong (1078-1085), Sư trụ tại 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  37  

tông,  không  vị  nào  chẳng  giải  thích  kinh,  soạn  luận,  khuyên  khắp  mọi 

người tu trì. Những sự tích của họ đã được chép tường tận trong Tịnh Độ 

Thánh  Hiền  Lục.  Do  vậy  biết  những  vị  tri  thức  các  tông  Thiền,  Giáo, 

Luật đều noi theo Hoa Tạng hải hội, nhất trí tiến hành cầu sanh Cực Lạc, 

huống  chi  kẻ  căn  cơ cạn  mỏng  đời  Mạt  Pháp  ư?  (Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn 

 Sao,  quyển  Hạ,  Bài  ký  về  chuyện  xây  dựng  đại  điện  của  đạo  tràng  chuyên  tu  Tịnh 

 nghiệp tại núi Linh Nham)  

* Hết thảy các pháp môn do đức Như Lai đã nói trong một đời Ngài 

đều  nhằm  dạy  chúng  sanh tu  Giới  -  Định  -  Huệ,  đoạn  tham  -  sân  -  si, 

hiểu rõ sanh tử huyễn vọng, chứng tâm tánh chân thường. Nhưng chúng 

sanh căn tánh có lợi - độn, Hoặc (phiền não) có dày - mỏng. Kẻ căn tánh 

nhạy bén, Phiền Hoặc mỏng nhẹ thì sẽ có thể liễu sanh tử ngay trong đời 

này  hay  trong  hai  ba  bốn  năm  đời  sẽ  liễu  sanh  tử.  Kẻ  căn  độn,  Phiền 

Hoặc dầy thì mười trăm ngàn vạn đời hay mười trăm ngàn vạn kiếp vẫn 

chẳng thể liễu được! Đấy là luận trên sự tu trì theo giáo lý thông thường, 

cậy vào sức tu Giới - Định - Huệ của chính mình để đoạn sạch tham  - 

sân - si phiền hoặc, khó khăn cũng dường như lên trời! Mặc cho anh kiến 

địa cao siêu, công phu sâu đậm, công đức to tát, trí huệ lớn lao; nếu Kiến 

Tư Hoặc trong tam giới chưa hết, quyết chẳng thể vượt ra ngoài tam giới 

để liễu sanh tử được! 

Chỉ có pháp môn Niệm Phật là hoàn toàn cậy vào nguyện lực đại từ 

bi của A Di Đà Phật. Nếu đầy đủ lòng tin chân thành, nguyện thiết tha, 

chí thành khẩn thiết niệm danh hiệu Phật cầu sanh Tây Phương, bất luận 

lợi căn hay độn căn, Phiền Hoặc dầy hay  mỏng đều có thể ngay trong 

đời  này  vào  lúc  lâm  chung  được  nương  theo  Phật  từ  lực  đích  thân  rủ 

lòng tiếp dẫn mà vãng sanh Tây Phương. Đã được vãng sanh rồi, Kiến 

Tư phiền não chẳng đoạn mà tự đoạn, bởi cảnh duyên trong Tây Phương 

Cực Lạc thế giới thù thắng, mỗi mỗi đều có thể tăng trưởng công đức, trí 

huệ của con người, trọn chẳng khiến cho con người dấy lên tham - sân - 

si. Đấy chính là pháp môn đặc biệt trong cả một đời giáo hóa của đức 



Chiêu Khánh hoằng truyền Luật Tông, đến tuổi già, dời sang ở tại chùa Linh Chi ở 

đó suốt  ba mươi năm  nên người  đời  thường  gọi  Sư là  Linh  Chi  Hòa Thượng. Khi 

mất, Sư được ban thụy hiệu là Đại Trí Luật Sư. Sư viết chú giải cho hai kinh Quán 

Vô Lượng Thọ Phật Kinh và A Di Đà Kinh, chú giải bộ Tứ Phần Luật San Phiền Bổ 

Khuyết Hành Sự Sao của ngài Đạo Tuyên, soạn thành bộ Tứ Phần Luật Hành Sự Sao 

Tư Trì Ký. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  38  

Như Lai, chẳng thể dùng những giáo lý theo đường lối thông thường để 

luận định pháp môn Tịnh Độ được! 

Trong  cõi  đời  có  những  kẻ  thông  hiểu  Tông  -  Giáo  sâu  xa,  nhưng 

chẳng tin vào pháp môn Tịnh Độ, ấy là vì đã dùng giáo lý theo đường lối 

thông thường để luận định pháp môn đặc biệt. Nếu họ biết đây là pháp 

môn đặc biệt thì sẽ tự hành, dạy người, nào dám chống trái!  (Hoằng Hóa 

 Nguyệt San kỳ thứ ba -  Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển thứ tư, Những 

 căn cứ để làm cho hết thảy mọi người niệm Phật được vãng sanh hay không vãng 

 sanh)   

* Phải biết: Trong Phật pháp, pháp môn vô lượng, muốn nương theo 

[những pháp môn ấy] để tu trì hòng liễu sanh thoát tử, ắt phải đạt đến địa 

vị “nghiệp tận, tình không” thì mới được. Nếu không, có mộng cũng mơ 

chẳng được! Chỉ có pháp môn Tịnh Độ, nếu đầy đủ lòng tin chân thành, 

nguyện  thiết  tha,  lại  thêm  chí  thành  khẩn  thiết  niệm  Phật  bèn  có  thể 

nương theo Phật từ lực đới nghiệp vãng sanh. Hễ được vãng sanh là đã 

liễu  sanh  thoát  tử,  siêu  phàm  nhập  thánh.  Nếu  chẳng  nương  vào  pháp 

này,  tu  những  pháp  môn  khác  thì  chắc  chắn  khó  thể  liễu  sanh  thoát  tử 

ngay  trong  đời  này.  Đời  này  đã  gặp  được  pháp  này  mà  chẳng  chú  ý, 

tương lai há thể lại được gặp pháp này để liền chú ý tu trì hay sao? Do 

vậy, hãy nên sớm chú ý nơi pháp này.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, 

 quyển Thượng, Thư trả lời một cư sĩ ở Diêu Duy) 

II. Khuyến tín nguyện chân thiết (Khuyên hành nhân Tịnh nghiệp phải 

có tín và nguyện chân thật, thiết tha)  



* Pháp môn Tịnh Độ lấy ba pháp Tín  - Nguyện - Hạnh làm tông: 

Không tin sao có thể phát nguyện cho được? Không có nguyện làm sao 

khởi  hạnh?  Không  có  diệu  hạnh  Trì  Danh,  làm  sao  chứng  điều  đã  tin, 

mãn điều đã nguyện cho được? Được vãng sanh hay không hoàn toàn là 

do có tín nguyện hay không. Phẩm vị cao hay thấp hoàn toàn do trì danh 

sâu hay cạn! Tín - Nguyện - Hạnh như ba chân của cái đỉnh, thiếu một sẽ 

đổ nhào. 



Nếu  chẳng  chú  trọng  tín  nguyện,  chỉ  mong  trì  danh  cho  đạt  được 

nhất tâm, dẫu đạt được nhất tâm sâu xa, cũng khó thể liễu sanh thoát tử! 

Vì sao vậy? Do Phiền Hoặc chưa hết sạch, chẳng thể cậy vào tự lực để 

liễu sanh tử được. Tín nguyện đã không có, chẳng thể cậy vào Phật lực 

để liễu sanh tử! Đời có kẻ ham cao chuộng xa, thường phô phang tự lực, 

miệt thị Phật lực; chẳng biết từ sống đến chết không chuyện gì chẳng cậy 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  39  

vào sức người khác nhưng chẳng lấy đó làm thẹn, sao riêng đối với đại 

sự liễu sanh tử và Phật lực lại chẳng muốn tiếp nhận, [chắc là] mất trí 

điên khùng nên mới đến nỗi như vậy! Hành giả Tịnh tông hãy nên thống 

thiết răn dè!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Hạ, Tịnh Độ Chỉ Yếu)  



* Cần biết rằng: Trong Phật pháp, pháp môn vô lượng, nhưng đều 

phải  đạt  đến  nghiệp  tận  tình  không  mới  có  thể  liễu  sanh  thoát  tử,  khó 

cũng như lên trời. Hiện thời trên cả thế giới, sợ rằng cũng khó có mấy 

người  làm  được!  Nếu  chí  thành  khẩn  thiết  niệm  Phật,  cầu  sanh  Tây 

Phương, bất luận là ai đều chắc chắn được vãng sanh Tây Phương, liễu 

sanh thoát tử. Chỉ có kẻ chẳng sanh lòng tin, chẳng phát nguyện là không 

thể  vãng  sanh!  Nếu  có  lòng  tin  thật  sự,  nguyện  thiết  tha,  không  một  ai 

chẳng được sanh! Một pháp này chính là hoàn toàn cậy vào Phật từ lực 

gia bị, tiếp dẫn vậy.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư 

 gởi tiên sinh Thích Hữu Khanh)  



* Pháp môn Tịnh Độ chú trọng nơi Tín  - Nguyện, có kẻ do chẳng 

biết cho nên hoặc cầu phước báo nhân thiên, hoặc cầu đời sau làm Tăng 

để hoằng dương Phật pháp, độ thoát chúng sanh. Những loại tâm niệm 

ấy đều phải trừ khử sạch sẽ; nếu có mảy may sẽ chẳng thể vãng sanh! 

Vãng sanh là siêu phàm nhập thánh, liễu sanh thoát tử. Không vãng sanh 

thì tuy một đời, hai đời chẳng mê, chắc chắn khó lòng vĩnh viễn chẳng 

mê. Hễ mê thì do có phước tu trì, bèn tạo nghiệp đáng sợ lắm! Ác nghiệp 

đã tạo,  ác báo tự  xảy  đến,  cầu  thoát  tam  đồ  chỉ sợ  chẳng  có ngày  nào 

đâu!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư trả lời cư sĩ Ngô 

 Huệ Di và La Huệ Chú)  



* Pháp môn Tịnh Độ là pháp môn bình thường nhất nhưng cao sâu 

nhất trong Phật pháp. Nếu không phải đời trước sẵn đủ huệ căn, quả thật 

khó thể sanh chánh tín sâu xa. Đừng nói nhà Nho chẳng dễ sanh lòng tin, 

ngay  cả  bậc  tri  thức  thông  Tông  thông  Giáo  cũng  thường  dựa  theo  ý 

nghĩa trong Tông - Giáo để luận định, phán đoán, đến nỗi đối với pháp 

“khiến cho hàng phàm phu sát đất chưa đoạn Phiền Hoặc mà được liễu 

sanh  thoát  tử  siêu  phàm  nhập  thánh  ngay  trong  đời  hiện  tại”  chẳng  thể 

nghĩ bàn này, họ chẳng những không chịu tự tu mà còn chẳng chịu dạy 

người  khác  tu;  vì  họ  chẳng  biết  pháp  này  chính  là  pháp  môn  đặc  biệt 

trong  Phật  pháp, cứ lấy  giáo nghĩa  của  Tông -  Giáo để làm  chuẩn, nên 

mới phạm những lỗi lầm ấy. Nếu thoạt đầu họ liền biết được nghĩa này 

thì lợi ích lớn lắm. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  40  



Người thông minh phần nhiều chú trọng “hiểu lý để ngộ cái tâm”, 

chẳng biết niệm Phật chính là đường tắt để hiểu lý ngộ tâm. Nếu có thể 

niệm  niệm  tương  ứng  thì  sẽ  tự  hiểu  được  lý,  ngộ  được  tâm.  Dẫu  chưa 

làm được, bèn cậy vào Phật từ lực vãng sanh Tây Phương, so với những 

kẻ  “hiểu được lý, ngộ được tâm, nhưng chưa đoạn  Phiền  Hoặc, vẫn cứ 

luân hồi sanh tử, trọn không có lúc thoát ra”, thì [sự khác biệt giữa] trời 

và đất đã chẳng đủ để sánh ví giữa hay và dở. 



Huống chi đã vãng sanh liền thân cận Phật Di Đà và thánh chúng, 

sẽ đích thân chứng được Vô Sanh Pháp Nhẫn, há nào phải chỉ hiểu được 

lý,  ngộ  được  tâm  mà  thôi  ư!  Pháp  môn  Tịnh  Độ  chỉ  có  bậc  Thượng 

Thượng Căn và ngu phu ngu phụ mới được lợi ích thật sự, còn kẻ thông 

minh  thông  Tông  thông  Giáo  phần  nhiều  do  chí  lớn,  ăn  nói  lớn  lối, 

chẳng  chịu  cậy  vào  Phật  từ  lực,  cứ  dốc  chí  cậy  vào  đạo  lực  của  chính 

mình, cam lòng nhường cho ngu phu ngu phụ sớm dự vào dòng thánh! 

 (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư gởi cư sĩ Minh Quang)  



*  Pháp  Niệm  Phật  khẩn  yếu  nhất  là  có  lòng  tin  chân  thật,  nguyện 

thiết  tha.  Hễ  có  lòng  tin  chân  thật,  nguyện  thiết  tha,  dẫu  chưa  đạt  đến 

nhất tâm bất loạn vẫn có thể cậy vào Phật từ lực đới nghiệp vãng sanh. 

Nếu không có tín - nguyện, dẫu tâm không có vọng niệm thì vẫn chỉ là 

phước báo nhân thiên vì chẳng tương ứng với Phật. Do vậy, đương nhiên 

phải  chú  trọng nơi  tín  -  nguyện  cầu sanh Tây  Phương. Thật  sự  có  tín  - 

nguyện,  vọng  sẽ  tự  hết.  Nếu  lúc  bình  thường  có  vọng  tưởng  quá  mức, 

muốn  đắc  thần  thông,  được  danh  dự,  được  duyên  pháp,  đắc  đạo  v.v… 

hoàn toàn lấy vọng tưởng làm bản tâm của chính mình như vậy thì càng 

tinh tấn, dũng mãnh, những thứ vọng tưởng ấy càng nhiều càng lớn! Nếu 

chẳng giác chiếu để dứt trừ vĩnh viễn những vọng tưởng ấy thì sau này 

vẫn bị ma dựa phát cuồng, há nào phải chỉ có vọng tưởng mà thôi ư? Vì 

thế, phải miệt mài đoạn dứt những thứ vọng tưởng quá mức ấy.  (Ấn Quang 

 Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư trả lời sư Hựu Chân và cư sĩ Giác 

 Tam) 



* Pháp môn Tịnh Độ lớn lao không gì ra ngoài, toàn thể Sự chính là 

Lý,  toàn  thể  Tu  chính  là  Tánh,  hạnh  cực  bình  thường,  lợi  ích  cực  thù 

thắng. Ấy là vì dùng Quả Địa Giác làm Nhân Địa Tâm, nên được nhân 

trùm biển quả, quả tột nguồn nhân. Hết thảy pháp môn không gì chẳng 

lưu xuất từ pháp giới này, hết thảy hạnh môn không môn nào chẳng trở 

về pháp giới này. Thích hợp khắp ba căn, gồm thâu trọn vẹn lợi căn lẫn 

độn căn. Đẳng Giác Bồ Tát chẳng thể vượt ra ngoài được, tội nhân Ngũ 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  41  

Nghịch  Thập  Ác  cũng  có  thể  dự  vào  trong  ấy.  Thống  nhiếp  các  tông 

Luật,  Giáo,  Thiền,  Mật,  xuyên  suốt  các  giáo  Quyền,  Thật,  Đốn,  Tiệm. 

Trong cả một đời giáo hóa của đức Phật, riêng một pháp môn này là đặc 

biệt. Chớ nên dùng giáo nghĩa theo đường lối thông thường để phân định 

nhân quả tu chứng của pháp này. 



Xưa nay có nhiều kẻ thâm nhập kinh tạng, triệt ngộ tự tâm, nhưng 

chẳng sanh lòng tin tưởng đối với pháp môn này vì chấp chặt vào giáo 

nghĩa  “cậy  vào tự lực”  của đường lối thông  thường để  luận định  nhân 

quả đặc biệt “cậy vào Phật lực” mà nên nỗi! Nếu họ biết nghĩa này thì 

tấm lòng tin tưởng, tu trì ngay đến cả đức Phật cũng chẳng thể ngăn trở 

được,  vì  pháp  môn  này  chính  là  pháp  môn  tổng  trì  thành  thủy  thành 

chung  để  mười  phương  ba  đời  hết  thảy  chư  Phật  trên  thành  Phật  đạo, 

dưới hóa độ chúng sanh. Bởi thế, [pháp này] được chín giới cùng quay 

về,  mười  phương  cùng  khen  ngợi,  ngàn  kinh  cùng  xiển  dương,  muôn 

luận đều tuyên nói. 



Xét  đến  chỗ  phát  khởi  pháp  này  thì  quả  thật  từ  cuối  hội  Hoa 

Nghiêm, Thiện Tài tham học khắp các tri thức, đến chỗ Phổ Hiền Bồ Tát 

được  oai  thần  của  đức  Phổ  Hiền  gia  bị,  sở  chứng  bằng  với  Phổ  Hiền, 

ngang với chư Phật, trở thành Đẳng Giác Bồ Tát. Phổ Hiền bèn xưng tán 

công đức Như Lai thù thắng nhiệm mầu, khuyến tấn Thiện Tài và Hoa 

Tạng  hải  chúng  đều  cùng  dùng  công  đức  của  mười  đại  nguyện  vương 

hồi hướng vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới để mong viên mãn 

Phật Quả. Do Hoa Tạng hải chúng đều là các Pháp Thân đại sĩ thuộc bốn 

mươi  mốt  địa  vị:  Thập  Trụ,  Thập  Hạnh,  Thập  Hồi  Hướng,  Thập  Địa, 

Đẳng Giác. [Do các vị ấy] đi trọn khắp các cõi Phật số nhiều như vi trần, 

nên  thệ  nguyện  Di  Đà,  cảnh  duyên  Cực  Lạc,  nhân  quả  vãng  sanh,  mỗi 

mỗi đều hiểu rõ, không cần phải nói nữa. Nhưng trong hội Hoa Nghiêm, 

trọn chẳng có ai là phàm phu Nhị Thừa và Quyền Vị Bồ Tát22; do vậy, 

tuy  hoằng  dương  lớn  lao  pháp  này,  nhưng  phàm  phu,  tiểu  căn  không 

cách chi vâng nhận được! 



22 Quyền Vị Bồ Tát là những vị Bồ Tát chứng ngộ giáo pháp thuộc Quyền Đại Thừa. 

Gọi là Quyền Đại Thừa (hay Đại Thừa Quyền Giáo, hoặc Quyền Giáo Đại Thừa) vì 

những giáo pháp ấy do phương tiện quyền xảo (quyền biến, khéo léo) của chư Phật 

lập ra nhằm tùy thuận căn cơ, hòng khơi gợi, dẫn dắt căn cơ từ Tiểu Thừa hướng về 

Đại Thừa, chứ chưa phải là giáo pháp Đại Thừa thật sự (Thật Đại Thừa), hoặc chưa 

phải là giáo pháp Nhất Thừa tối hậu. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  42  



Đến hội Phương Đẳng, đức Phật vì khắp hết thảy trời, người, phàm, 

thánh, nói kinh Vô Lượng Thọ, chỉ rõ nhân hạnh quả đức xưa kia của A 

Di Đà Phật, cảnh duyên Cực Lạc đủ mọi thứ thù thắng, nhiệm mầu, nhân 

quả, phẩm vị tu chứng của hành nhân. Kinh này chính là chỗ quy tông 

cuối  cùng  của  kinh  Hoa  Nghiêm  vậy.  Tuy  được  nói  trong  thời  Phương 

Đẳng, nhưng giáo nghĩa quả thật thuộc thời Hoa Nghiêm. Hoa Nghiêm 

chỉ  hạn  cuộc  nơi  Pháp  Thân  đại  sĩ,  nhưng  kinh  này  nhiếp  trọn  khắp 

thánh  -  phàm  trong  chín  giới.  Dẫu  dùng  thời  Hoa  Nghiêm  để  luận  thì 

kinh  này  vẫn  là  đặc  biệt,  huống  là  các  thời  khác  ư?  Nếu  đức  Như  Lai 

chẳng  mở  ra  pháp  này,  chúng  sanh  đời  Mạt  không  một  ai  có  thể  liễu 

sanh tử! Do lòng đại từ, đức Phật rất sợ chúng sanh chẳng thuận tiện thọ 

trì được,  bèn  lại  nói  kinh  A  Di  Đà,  ngõ hầu  họ  thường đọc tụng hằng 

ngày. Lại nói kinh Quán Vô Lượng Thọ Phật để y báo, chánh báo trang 

nghiêm cõi Tây Phương thường hiện hữu trong tâm  mục của các hành 

nhân. 



Ba kinh này tuy kinh văn tuy rộng - lược khác nhau, nhưng lý chẳng 

hề khác biệt. Người học đời Mạt Pháp nếu trí lực sung mãn, chẳng ngại 

gì tu trọn vạn hạnh, hồi hướng vãng sanh. Nếu không, đương nhiên nên 

chuyên  tu  Tịnh  nghiệp,  để  mong  nương  vào  Phật  từ  lực  vượt  ngang  ra 

khỏi  tam  giới,  lên  thẳng  chín  phẩm  sen.  (Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn  Sao  Tục 

 Biên, quyển Hạ, Lời tựa cho bài Ca Tụng Kinh Vô Lượng Thọ)  



* Một pháp niệm Phật chú trọng vào ba pháp Tín - Nguyện - Hạnh, 

chỉ biết niệm nhưng không sanh lòng tin và phát nguyện, dù có đắc nhất 

tâm  cũng  chưa  chắc  được  vãng  sanh.  Nếu  đầy  đủ  lòng  tin  chân  thật, 

nguyện thiết tha, dẫu chưa đạt nhất tâm bất loạn, vẫn có thể cậy vào Phật 

từ lực để vãng sanh. Những người tu hành ngoài rìa phần nhiều cầu giác 

ngộ, cầu được các thứ cảnh giới, chẳng lấy chuyện quyết định cầu sanh 

làm chánh yếu, đấy gọi là “bỏ gốc chạy theo ngọn” vậy! Vì sao? Vì ngộ 

đến cùng cực, nhưng nếu chưa đoạn hết sạch Phiền Hoặc, vẫn là kẻ luân 

hồi trong lục đạo. Nếu được vãng sanh, so với chuyện ngộ đến mức cùng 

cực nhưng chưa đoạn Phiền Hoặc, lẽ cao - thấp khác biệt dường như trời 

với vực!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư trả lời cư sĩ 

 Tập Hoài Tân)  



*  Pháp  môn  Niệm  Phật  cầu  sanh  Tịnh  Độ  chính  là  pháp  môn  đặc 

biệt trong cả một đời giáo hóa của đức Như Lai, thích hợp khắp ba căn, 

bình  đẳng  nhiếp  thọ  phàm  lẫn  thánh.  Trên  là  bậc  Đẳng  Giác  Bồ  Tát 

chẳng thể vượt ra ngoài, dưới là tội nhân Ngũ Nghịch Thập Ác cũng có 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  43  

thể dự vào trong số ấy. Dạy dỗ không phân biệt, hễ ai sanh lòng chánh 

tín đều được lợi ích thật sự, hoàn thành ngay trong đời này. Kẻ trọn đủ 

Phiền Hoặc vẫn dự vào dòng thánh. Dường như biển cả dung nạp khắp 

trăm sông, như thái hư chứa khắp muôn hình tượng. Nếu đức Như Lai 

chẳng lập ra pháp này thì chúng sanh đời Mạt ai có thể đoạn Phiền Hoặc 

để liễu sanh tử, thoát Ngũ Trược, vượt khỏi tam giới? 



Ấy là vì hết thảy pháp môn đều phải nương vào đạo lực Giới - Định 

- Huệ để đoạn Phiền Hoặc tham - sân - si. Nếu đạt đến mức có sức Định 

Huệ sâu, đoạn sạch được Phiền Hoặc thì mới có phần liễu sanh tử! Nếu 

chưa thể đoạn sạch Phiền Hoặc, dẫu cho anh có đại trí huệ, có đại biện 

tài, có đại thần thông, biết được quá khứ, vị lai, muốn đi liền đi, muốn 

đến liền đến, vẫn chẳng thể liễu thoát được; huống chi những kẻ kém cỏi 

hơn ư? Cậy vào tự lực để liễu sanh tử sẽ khó lắm, thật khó như lên trời 

vậy! 



Nếu  nương  theo  pháp  môn  Niệm  Phật,  sanh  lòng  tin  phát  nguyện 

niệm thánh hiệu Phật cầu sanh Tây Phương, bất luận xuất gia hay tại gia, 

sĩ,  nông,  công,  thương,  già,  trẻ,  trai,  gái,  sang,  hèn,  hiền,  ngu,  chỉ  cần 

nương theo giáo pháp tu trì, đều có thể nương vào Phật từ lực đới nghiệp 

vãng sanh. Hễ được vãng sanh thì Định - Huệ chẳng mong được mà tự 

được, Phiền Hoặc chẳng mong đoạn mà tự đoạn. Thân cận Di Đà, thánh 

chúng, vẫy  vùng nơi  đất vàng,  ao báu.  Nương  theo duyên  thù  thắng  ấy 

để  trợ  thành  đạo  nghiệp,  để  những  người  đới  nghiệp  vãng  sanh  sẽ  lên 

thẳng [địa vị] Bất Thoái, những vị đã đoạn được Hoặc vãng sanh sẽ mau 

chứng Vô Sanh. Đấy toàn là cậy vào đại bi nguyện lực của A Di Đà Phật 

và sức tín nguyện niệm Phật của chính người ấy, cảm ứng đạo giao mà 

được lợi ích lớn lao ấy; so với kẻ chuyên cậy vào tự lực thì sự khó - dễ 

khác biệt vời vợi như trời với đất. 



Nhưng thường có kẻ ngu cam phận kém hèn, chẳng dám gánh vác. 

Cũng có kẻ học đạo tự xưng là Đại Thừa, nghĩ [pháp này] chẳng xứng để 

tu tập. Cần biết rằng: Kẻ Ngũ Nghịch, Thập Ác khi lâm chung tướng địa 

ngục  hiện, được  bạn lành  dạy  Niệm  Phật, chưa  đủ  mười  tiếng  đã  được 

Phật  tiếp  dẫn  vãng  sanh  Tây  Phương  thì  kẻ  cam  phận  kém  hèn  sẽ  dấy 

lòng [tu trì]. 



Kinh  Hoa  Nghiêm  là  vua  cả  Tam  Tạng,  trong  chỗ  quy  tông  cuối 

cùng  [của bộ kinh  ấy], Phổ  Hiền  Bồ  Tát dùng  mười  đại  nguyện  vương 

hồi hướng vãng sanh Tây Phương, khuyên Thiện Tài và khắp Hoa Tạng 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  44  

hải  chúng  nhất  trí  tiến  hành  cầu  sanh  Tây  Phương  để  mong  viên  mãn 

Phật Quả. Sao lại dám coi pháp môn này là Tiểu Thừa? Huống chi Thiện 

Tài đã chứng Đẳng Giác, hải hội [thánh chúng] đều chứng Pháp Thân, 

các  vị  ấy  còn  cầu  sanh,  ta  là  hạng  người  nào  mà  [dám  nghĩ  pháp  này] 

chẳng xứng để tu tập? Chẳng những là dựng cao tràng kiêu mạn mà còn 

là  hủy  báng  kinh  Hoa  Nghiêm.  Muốn  phô  trương  hư  danh  Đại  Thừa, 

đích thân tạo cái họa báng pháp cùng cực vậy! 



Nếu  kẻ  ấy  một  hơi  thở  ra  không  hít  vào  được  nữa,  cảnh  giới  Hoa 

Tạng thế giới chẳng thể nghĩ bàn vốn thường mong mỏi đều biến thành 

cảnh khổ A Tỳ địa ngục, chịu đựng đầy ắp [những hình phạt] để đền cái 

lỗi thuyết pháp trái nghịch kinh điển, tự lầm, lầm người. Đến khi nghiệp 

báo sắp mãn, mới tỉnh ngộ, liền phát tâm niệm Phật, liền được Phật tiếp 

dẫn vãng sanh Tây Phương. Khổ thay! May mắn thay! Nguyện những ai 

học Đại Thừa đều dự ghé vào Hoa Tạng hải hội thì tự lợi, lợi người cũng 

lớn lắm. 



Phàm những ai tu pháp môn Niệm Phật thì phải chú trọng giữ vẹn 


luân thường,  trọn  hết  bổn phận, dứt lòng tà,  giữ  lòng thành, đừng làm 

các điều ác, vâng giữ các điều lành, thật sự vì sanh tử, phát Bồ Đề tâm, 

khuyên khắp những người cùng hàng cầu sanh Cực Lạc. Nếu làm được 

như thế thì  “vạn người tu, vạn người đến” , quyết chẳng sót một ai!  (Ấn 

 Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Hạ, Lời tựa sách Niệm Phật Khẩn Từ)  



* Cổ nhân nói:  “Túng nhiên sanh đáo Phi Phi Tưởng, bất như Tây 

 Phương quy khứ lai”  (Phi Phi Tưởng dẫu được sanh, chớ hề bằng được 

trở  về  Tây  Phương).  Nếu  có  thể  chất  phác  niệm  Phật  thì  nương  theo 

nguyện  thuyền  của  đức  Di  Đà,  trở  về  quê  hương  Cực  Lạc  Tịnh  Độ  là 

điều có thể đoán chắc. Đây chính là điều ngàn kinh muôn luận, đâu đâu 

cũng chỉ dẫn hướng về. Nếu chẳng trở về đây, chắc chắn sẽ như đứa con 

nghèo túng, chẳng biết quê cũ, chẳng nhớ cha lành, cam phận lênh đênh 

quê người, lê la khe rãnh! 



Nếu chẳng so đo, chẳng bàn đi tính lại, cứ nhất tâm quay về, mới 

biết tự tánh vốn sẵn thanh tịnh, còn có chỗ nào để cầu tướng quay về và 

tướng  tịnh  nữa  ư?  Cổ  nhân  lại  nói:   “Tự  thị  bất  quy,  quy  tiện  đắc.  Cố 

 hương phong nguyệt hữu thùy tranh?”  (Tự mình chẳng về, về liền được. 

Gió trăng quê cũ há ai giành?)  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển 

 Thượng, Thư trả lời cư sĩ Vu Quy Tịnh)  

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  45  



* Chúng ta từ bao kiếp đến nay cố nhiên đã có lúc gieo thiện căn, 

nhưng  chưa  gặp  được  pháp  môn  cậy  vào  Phật  lực  để  liễu  thoát  ngay 

trong một đời, cho nên vẫn luân hồi trong lục đạo y như cũ, chẳng thể tự 

thoát được. Ông thuở bé theo mẹ tin Phật, ấy là thiên tánh. Về sau, lậm 

nặng chất độc của Âu  - Hàn, đấy chính là tập thói xấu ác. Còn những 

cảnh được thấy trong giấc mộng thì cũng là do thiện căn từ đời trước mà 

ra, nhưng mê đã quá sâu, cho nên trong nhất thời chẳng thể lập tức quay 

đầu  lại  được.  Sự  quan  hệ  này  hết  sức  nguy  hiểm!  Nếu  chẳng  tự  chấn 

chỉnh, sẽ mê muội dài lâu, sợ rằng ngay cả danh hiệu Phật cũng không 

cách gì nghe được! Nay đã biết rồi, hãy nên nỗ lực! 



Hơn nữa, pháp môn Tịnh Độ khác với các pháp môn khác. Các thứ 

pháp môn khác đều cậy vào tự lực, chỉ có pháp môn này hoàn toàn cậy 

vào Phật lực. Phương Nam, Tông môn khá nhiều, ông chớ nên xen nhập 

Tông môn, mong được cái danh đẹp đẽ là “Thiền  - Tịnh song tu”. Nói 

chung, Tông môn lấy việc khán câu   “người niệm Phật là ai”  để được 

khai  ngộ,  tuyệt  chẳng  nói  đến  “tín  nguyện  cầu  sanh”.  Đừng  nói  chưa 

ngộ, dẫu khán đến mức thấy được diện mục vốn có của người niệm Phật 

thì chỉ được kể là Ngộ, còn cách liễu sanh tử rất xa! Nếu chưa đạt đến 

địa vị “nghiệp tận, tình không”, chắc chắn chẳng thể cậy vào tự lực để 

liễu sanh tử được! 



Thêm nữa, chẳng chú trọng tín nguyện, cầu sanh Tây Phương là trái 

nghịch với Phật, chẳng thể cậy vào Phật lực để liễu sanh tử được! Vì thế, 

người niệm Phật hễ xen kèm hơi hướng Tông môn thì chỗ đạt được lợi 

ích ít ỏi mà chỗ mất mát lợi ích lại nhiều. Giáo lại càng khó đắc lực hơn 

nữa! Mật Tông ăn nói quá lớn lối, nguy hiểm cùng cực23. 



Ông hãy nên chuyên chú một môn tín nguyện niệm Phật, kèm thêm 

là giữ vẹn luân thường, trọn hết bổn phận, dứt lòng tà, giữ lòng thành, 

đừng làm các điều ác, vâng giữ các điều lành. Dùng những điều ấy để tự 

hành,  lại  còn  đem  những  điều  ấy  dạy  người,  chắc  chắn  sẽ  được  vãng 

sanh. Phàm suy nghĩ, động niệm, cư xử đều phải lấy chân thật chẳng dối 



23  Xin  chú  ý  ở  đây  Tổ  không  có  ý  đả  kích  Mật  Tông  mà  chỉ  quở  trách  những  kẻ 

không  học  hiểu  giáo  nghĩa  Mật  Tông  đến  nơi  đến  chốn,  được  truyền  thụ  vài  ấn 

quyết, đọc một số kinh sách Mật Tông rồi ngạo nghễ coi thường các tông khác, cũng 

như không hiểu rõ ý nghĩa “hiện thân thành Phật”, tự xưng là đã đắc đạo, tự xưng là 

Thượng  Sư,  thâu  nhận  đồ  chúng  tràn  lan,  cũng  như  chuyên  chú  trọng  thần  thông, 

không hiểu mục tiêu cuối cùng của mọi pháp môn trong Phật giáo đều là hướng tới 

mục đích liễu sanh thoát tử, tấn tu cho đến khi thành Phật Quả. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  46  

làm chánh, ngõ hầu chẳng luống uổng cuộc đời này, chẳng phí dịp gặp 

gỡ này!  (Vĩnh Tư Tập trang 42 - Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển Hai, 

 Thư trả lời cư sĩ Cung Tông Nguyên - 1)  



* Như ông nói  “gặp phải đại họa, do công hạnh cạn mỏng, không 

 có gì để nắm níu, rất có thể hoảng sợ quẫn trí, đánh mất chánh niệm”  

thì chỉ nên tin tưởng sâu xa rằng Phật lực, pháp lực, tự tánh công đức 

lực, sức trì tụng chí thành đều chẳng thể nghĩ bàn. Đừng nói là không có 

tai họa, dẫu gặp đại họa cũng chẳng đến nỗi quẫn trí, vì có những lực ấy 

gia bị! Phàm là con người hãy nên hành xử đúng theo địa vị thì chẳng 

đến nỗi do cảnh ngộ không tốt đẹp mà bị quẫn trí. 



Phàm những kẻ quẫn trí vì gặp cảnh ngộ không tốt đẹp phần lớn là 

do không có tín lực sâu xa, lại kèm thêm có ý niệm tiếc nuối cảnh trước, 

chẳng chịu buông xuống mà ra. Như lúc gặp nạn, chỉ nghĩ cách tránh né, 

những chuyện khác đều chẳng lo liệu tới, nhất loạt chẳng bận lòng nghĩ 

đến. Do bận tâm vương vấn chẳng cởi gỡ được nên bị tổn hại vô ích. Do 

vậy, nói:  “Tố hoạn nạn hành hồ hoạn nạn, quân tử vô nhập nhi bất tự 

 đắc  yên”   (Gặp  cảnh  hoạn  nạn  sống  theo  hoạn  nạn;  không  trong  hoàn 

cảnh nào, người quân tử chẳng được tự tại)  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục 

 Biên, quyển Thượng, Thư trả lời cư sĩ Du Huệ Úc) 



*  Triệu  pháp  sư24  nói:   “Trong  trời  đất,  giữa  vũ  trụ,  có  một  vật  báu 

 giấu kín trong núi hình”.  Lời này nói về kẻ chưa ngộ chưa chứng, chứ 

thật  ra  vật  báu  ấy  bao  quát  thái  hư,  cùng  tột  theo  chiều  dọc,  trọn  khắp 

theo  chiều  ngang,  hằng  cổ,  hằng  kim,  luôn  luôn  hiển  lộ!  Đấy  chính  là 

như câu nói:  “Thời thời thị thời nhân, thời nhân tự bất thức”  (Luôn luôn 



24 Triệu Pháp Sư chính là ngài Tăng Triệu (384-414), môn nhân nổi tiếng nhất của 

đại sư Cưu Ma La Thập. Sư là con nhà nghèo, phải chép sách thuê để kiếm sống. Do 

vậy, thông hiểu kinh sử rất sâu. Thoạt đầu, Sư hâm mộ thuyết Lão Trang, về sau, do 

đọc kinh Duy Ma Cật bèn cảm ngộ, đi xuất gia. Ngài thông hiểu kinh Phương Đẳng, 

thanh danh lẫy lừng miền Bắc Trung Hoa. Nghe pháp sư Cưu Ma La Thập đến đất 

Lương, bèn xin theo học, được  ngài Cưu Ma La Thập khen là bậc kỳ tài. Đến khi 

Diêu Tần diệt nhà Lương, Sư bèn theo ngài La Thập sang Trường An. Tuân sắc lệnh 

của Diêu Hưng, Tăng Triệu cùng với Tăng Duệ lo phù tá ngài La Thập phiên dịch 

kinh  điển. Do vậy,  giải  ngộ  càng sâu, được tôn  xưng là bậc Giải  Không Đệ  Nhất. 

Năm Hoằng Thỉ thứ sáu (404), khi ngài La Thập dịch xong bộ Đại Phẩm Bát Nhã, 

Sư soạn cuốn Bát Nhã Vô Tri Luận trình lên, được hai vị La Thập và Huệ Viễn nồng 

nhiệt tán thán. Sau đó, Sư còn soạn Phá Không Luận, Vật Bất Thiên Luận, Niết Bàn 

Vô Danh Luận, Chú Duy Ma Cật Kinh v.v… Tiếc là Sư mất rất sớm, chỉ thọ được 31 

tuổi. Những bài luận của Sư được thâu thập thành cuốn Triệu Luận. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  47  

chỉ  dạy  cho  người,  mà  người  vẫn  cứ  chẳng  hề  biết  cho),  chẳng  đáng 

buồn  sao?  Chỉ  có  mình  đức  Thích  Ca  Thế  Tôn  ta  đích  thân  thụ  dụng 

được, những chúng sanh khác trải kiếp này sang kiếp khác dựa vào sức 

oai thần của vật báu ấy để khởi Hoặc tạo nghiệp, luân hồi trong sáu nẻo, 

trọn chẳng có thuở ra! Ví như kẻ mù đích thân lên núi báu chẳng những 

không thụ dụng được, trái lại còn bị thương! 



Do vậy, đức Thế Tôn tùy thuận cơ nghi mà khai thị, khiến cho bọn họ 

ai  nấy  đều  theo  đường  trở  về  nhà,  nơi  sáu  căn,  sáu  trần,  sáu  thức,  bảy 

đại,  tùy  theo  từng  hoàn  cảnh  mà  quán  sát  kỹ  càng  mong  họ  đích  thân 

thấy  được  vật  báu  ấy.  Nhưng  bậc  có  đủ  trí  chiếu  Bát  Nhã  liền  lập  tức 

rỗng không các Uẩn, hết sạch mọi khổ ách, tuy có nhiều vị [làm được] 

như vậy, nhưng đấy chẳng phải là điều bọn chúng sanh độn căn đời Mạt 

mà hòng mong mỏi được! 



Bởi vậy, [đức Phật] mở ra một pháp môn đặc biệt, ngõ hầu thượng - 

trung  -  hạ  căn  đều  đạt  được  lợi  ích  thật  sự  ngay  trong  đời  này,  dạy  họ 

dùng lòng tin sâu đậm, nguyện thiết tha chuyên niệm thánh hiệu A Di Đà 

Phật, nhiếp trọn sáu căn, tịnh niệm tiếp nối, lâu ngày chầy tháng, chính 

cái tâm nghiệp thức chúng sanh này sẽ trở thành Như Lai Bí Mật Tạng; 

tức là do báu Tam Muội chứng được báu Thật Tướng, mới biết vật báu 

này trọn khắp pháp giới, lại đem vật báu này thí khắp hết thảy. Do vậy, 

từ  khi  đức  Phật  mở  ra  pháp  môn  này,  hết  thảy  Bồ  Tát,  tổ  sư,  thiện  tri 

thức thảy đều tuân hành pháp này bởi lẽ pháp này trọn đủ tự lực và tha 

lực, so với những pháp chuyên cậy vào tự lực thì khó - dễ khác nào một 

trời, một vực!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Hạ, Lời tựa cho sách 

 Niệm Phật Tam Muội Bảo Vương Luận Sớ)  



*  Pháp  môn  Niệm  Phật  chú  trọng  Tín  -  Nguyện,  có  Tín  -  Nguyện 

nhưng chưa đắc nhất tâm cũng có thể vãng sanh. Đắc nhất tâm nhưng 

không  có  Tín  -  Nguyện,  vẫn  chẳng  được  vãng  sanh!  Người  đời  phần 

nhiều chú trọng nhất tâm, chẳng chú trọng Tín - Nguyện, tức là đã đánh 

mất điều quan trọng cốt lõi nhất. Nếu lại còn sanh khởi mối nghi “chưa 

đắc nhất tâm, sợ rằng chẳng được vãng sanh” thì hoàn toàn trái nghịch 

với lòng tin chân thành, nguyện thiết tha mất rồi! Kiểu  suy nghĩ này tợ 

hồ  là  suy  nghĩ  tốt,  nhưng  thật  ra,  nếu  do  đây  sẽ  càng  tăng  thêm  tín 

nguyện để đạt đến nhất tâm thì đó là cách suy nghĩ tốt. Còn nếu do chưa 

được nhất tâm bèn thường nghĩ chẳng thể nào vãng sanh được thì sẽ trở 

thành  cách  suy  nghĩ  xấu,  chẳng  thể  không  biết!  (Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn 

 Sao, quyển Thượng, Thư trả lời cư sĩ Châu Đức Đại )  

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  48  



* Nếu chúng ta có thể đầy đủ lòng tin chân thật, nguyện thiết tha như 

con nhớ mẹ, nhiếp trọn sáu căn, tịnh niệm tiếp nối để niệm, thì hai tầng 

công phu “xoay cái niệm để niệm nơi tự tánh” của đức Thế Chí và “xoay 

cái nghe để nghe nơi tự tánh” của đức Quán Âm sẽ hòa lẫn trong một 

tâm để niệm hồng danh vạn đức của Như Lai. Lâu ngày chầy tháng, cái 

tâm nghiệp thức chúng sanh sẽ trở thành Như Lai Bí Mật Tạng, đấy gọi 

là   “dùng  Quả  Địa  Giác  làm  Nhân  Địa  Tâm,  cho  nên  nhân  trùm  biển 

 quả, quả tột nguồn nhân” . Người có duyên gặp được, mong chớ coi rẻ! 

Đấy là đường vào cửa Niết Bàn của vi trần đức Phật, huống gì chúng ta 

là người đời Mạt Pháp há dám chẳng noi theo?  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao 

 Tục Biên, quyển Hạ,  Lời  tựa cho [ấn  bản] Đại  Phật  Đảnh Thủ Lăng Nghiêm Kinh 

 được viết theo lối chữ Khải để tặng đại chúng đọc tụng)  



* Đời Mạt, ngoại đạo lừng lẫy. Dẫu là kẻ có tín tâm phần nhiều theo 

về ngoại  đạo,  bởi  lẽ chẳng  có  chánh pháp  để nghe  vậy.  Gần  đây,  giao 

thông tiện lợi, kinh điển Phật pháp được lưu thông, quả thật là may mắn 

lớn lao. Nhưng chớ nên đã học Phật pháp lại còn tu pháp của ngoại đạo, 

đến nỗi tà - chánh hỗn loạn sẽ gây hại chẳng cạn! 



Trong  Phật  pháp,  pháp  môn  vô  lượng;  cầu  lấy  một  pháp  môn  thực 

hiện  dễ,  thành  công cao, dùng sức ít  mà  đạt hiệu quả nhanh  chóng thì 

không chi hơn được pháp Niệm Phật cầu sanh Tây Phương. Ấy là vì hết 

thảy  pháp  môn  đều  phải  cậy  vào tự  lực  để  tu  Giới  -  Định  - Huệ  hòng 

đoạn tham  - sân - si. Nếu đoạn sạch tham  - sân  - si sẽ liền có thể liễu 

sanh thoát tử. Nếu kẻ nào đoạn chưa hết thì sẽ vẫn chẳng thể liễu được, 

huống là kẻ chưa thể đoạn ư? 



Pháp môn Niệm Phật chỉ cần đầy đủ lòng tin chân thành, nguyện thiết 

tha,  chí  thành  niệm  Phật,  đến  khi  lâm  chung  ắt  được  Phật  từ  tiếp  dẫn 

vãng sanh Tây Phương. Ví như trẻ thơ do cha mẹ nâng dắt, liền có thể về 

thẳng đến nhà  của chính  mình.  Con người gần đây  thích lập dị, chẳng 

chịu thực hiện công phu thật thà, nên mới có kẻ học Thiền tông, Tướng 

tông, Mật Tông. Ba pháp môn này đều chẳng thể nghĩ bàn, nhưng đều 

thuộc  về  tự  lực.  Mật  Tông  tuy  có  giáo  nghĩa  “hiện  thân  thành  Phật” 

(thành Phật ngay trong thân này), nhưng rốt cuộc có mấy ai thành Phật 

ngay trong đời này? Đừng nói chi người học Mật chẳng thể thành Phật 

ngay trong thân hiện tại, ngay cả các vị Hoạt Phật25 truyền dạy Mật Tông 



25 Hoạt Phật là từ ngữ do người Trung Hoa dịch chữ Tây Tạng Hpbrulsku (thường 

được biết dưới dạng ghi âm phổ biến hơn là Tulku, là một từ ngữ Tây Tạng nhằm 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  49  

cũng  chẳng  phải  là  người  có  thể  thành  Phật  ngay  trong  thân  hiện  tại 

được! 



Các ông đừng bị xoay chuyển bởi những vị tri thức của các pháp môn 

ấy thì sẽ có thể thoát khỏi cõi Ngũ Trược này, lên cõi chín phẩm kia, làm 

đệ tử Phật Di Đà, làm bạn tốt trong hải hội. Người niệm Phật cần phải 

giữ vẹn luân thường, trọn hết bổn phận, dứt lòng tà, giữ lòng thành, đừng 

làm  các  điều  ác,  vâng  giữ  các  điều  lành,  thì  mới  có  thể  dùng  thân  để 

hướng  dẫn  người  khác,  tự  lợi,  lợi  tha  vậy.  Nếu  luân  thường  khiếm 

khuyết, người ta sẽ chẳng sanh lòng khâm phục, kính trọng; cho nên đối 

với  kẻ  hiểu  lý  còn  khó  thể  khuyến  hóa;  đối  với  kẻ  chẳng  hiểu  lý,  do 

chính ta còn thiếu sót trong chuyện tận tụy thực hành, họ sẽ chẳng chịu 



diễn dịch chữ Nirmanakaya (Hóa Thân) của tiếng Phạn). Tiếng Mông Cổ tương ứng 

là Khutukhu (hoặc Khutukutu, Hobilghan. Do vậy Chương Gia đại sư thường được 

gọi là Chương Gia Hô Đồ Khắc Đồ). Truyền thống này được bắt nguồn từ thời ngài 

Tsongkhapa  cải  cách  tôn  giáo  tại  Tây  Tạng:  Tăng  sĩ  không  được  lấy  vợ,  nên  phải 

chọn người kế vị các ngôi tu viện trưởng hoặc trưởng dòng tu từ hóa thân. Ngoại trừ 

phái Sakya vẫn theo lệ truyền ngôi pháp vương cho con cháu trong dòng họ, các phái 

khác dẫu là Hoàng Giáo (Gelugpa), Cổ Mật (Nyingmapa), hoặc Cát Cư (Kargyupa) 

đều theo lệ này tuy các lạt-ma thuộc phái Nyingmapa hay Kargyupa vẫn được phép 

lấy  vợ.  Người  Tây  Tạng  tin  rằng  các  vị  lạt-ma  cao  cấp  có  khả  năng  tự  tại  chuyển 

sanh, liên tục trở lại thế gian này để hóa độ chúng sanh. Trước khi mất, vị lạt-ma ấy 

sẽ để lại những sấm ngữ hoặc huyền ký dự báo mình sẽ tái sanh ở nơi nào. Các đệ tử 

đi tìm, thấy đứa bé nào phù hợp với sấm ký, sẽ tiến hành những xét nghiệm cần thiết, 

rồi đưa về tu viện, đào tạo và tấn phong để bảo đảm ngôi lãnh đạo của dòng tu được 

truyền thừa liên tục. Đồng thời để tạo sự chánh thống cho ngôi vị và thu hút tín đồ, 

các vị Hóa Thân nổi tiếng thường tự xưng hóa thân của các vị Phật, Bồ Tát, thánh 

tăng, như Đại Lai Lạt Ma thứ năm tự xưng là hóa thân của Quán Thế Âm, ban chỉ dụ 

công nhận Ban Thiền Lạt Ma là hóa thân của A Di Đà Phật, Karmapa tự xưng là hóa 

thân của Quán Thế Âm, trưởng dòng tu Sakyapa tự xưng là hóa thân của Văn Thù 

Bồ Tát, Tai Situpa Rinpoche tự xưng là hóa thân của Di Lặc Bồ Tát v.v… Có lẽ vì 

thế, người Trung Hoa đã gọi các vị này là Hoạt Phật (Phật Sống). Hiện thời tại Tây 

Tạng, Mông Cổ, Cam Túc, Thanh Hải, Tây Khang, Buriat, Kalmyk v.v... tức những 

nơi theo truyền thống Phật Giáo Tây Tạng đều có những hóa thân. Hầu như các tu 

viện lớn nhỏ đều có hóa thân; nổi tiếng nhất là Đại Lai Lạt Ma, Ban Thiền Lạt Ma, 

Karmapa,  Sakyapa  của  Tây  Tạng,  Jetsundampa  của  Ngoại  Mông  Cổ,  Chương  Gia 

thuộc Nội Mông (dòng truyền thừa của vị này đã chấm dứt). Thậm chí tài tử Steven 

Seagal của Mỹ cũng được Drubwang Pema Norbu Rinpoche (tu viện trưởng tu viện 

Palyul  Ling,  người  được  coi  như  là  trưởng  tông  phái  Nyingmapa  hiện  thời)  công 

nhận là hóa thân của lạt-ma Chungdrag Dorje, một vị Tăng chuyên phát hiện những 

Mật điển (Terton) sống vào thế kỷ 17 ở Tây Tạng, gây nên rất nhiều tranh luận ồn ào 

trong giới Phật Tử Tây Phương theo Mật Tông Tây Tạng! 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  50  

nghe theo lời ta nói. Đấy chính là  “dĩ ngôn giáo giả tụng, dĩ thân giáo 

 giả tùng”  (dùng lời nói để dạy sẽ bị tranh cãi; dùng thân để dạy, người ta 

nghe theo). Phàm mọi chuyện đều phải lấy thân làm gốc, huống chi dạy 

người  khác  niệm  Phật  liễu  sanh  tử  ư?  (Hoằng  Hóa  Nguyệt  San  số  10  -  Ấn 

 Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 2, Thư trả lời hai cư sĩ Hàn Tông Minh và 

 Trương Tông Thiện) 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  51  

III. Thị Tu Trì Phương Pháp (Chỉ dạy phương pháp tu trì)  

1. Chỉ dạy phương pháp niệm Phật  



* Hết thảy chúng sanh đều sẵn đủ Phật Tánh, tức là đều sẵn đủ Phật 

Huệ; nhưng do tham - sân - si v.v… xen tạp vào trong ấy nên Phật Huệ 

bèn trở thành tri kiến của chúng sanh. Nay đã biết Phật Huệ vốn sẵn có, 

bèn chú tâm kiểm điểm nơi khởi tâm động niệm, xử sự, chẳng để cho tri 

kiến tham - sân - si v.v… phát sanh. Lại hãy nên dùng lòng tín nguyện 

sâu để trì danh hiệu Phật, kiêng giết, bảo vệ sanh mạng, yêu tiếc sanh 

mạng loài vật, đừng làm các điều ác, vâng làm các điều lành, tự hành, 

dạy  người  cùng  tu  Tịnh  nghiệp  thì  Huệ  ấy  sẽ  dần  dần  thuần.  Nếu  giữ 

được điều này chẳng để mất thì vãng sanh Tây Phương sẽ vừa thuần vừa 

dễ. Đến khi Phiền Hoặc hết sạch, phước trí viên mãn thì Huệ sẽ thuần 

đến tột bậc, viên thành Phật đạo. 



Người đời thường lầm lạc bảo mình có trí huệ, chẳng biết trí huệ là 

vàng  còn  trong  quặng,  hoàn  toàn  chưa  sử  dụng  được,  cần  phải  luyện 

ròng khiến cho những chất xỉ quặng (những tạp chất) hoàn toàn tiêu hết 

thì mới được lợi ích. Đại ý là như vậy, mong hãy chuyển [những ý nghĩa 

này] đến cho [ông ta]. Người học Phật chú trọng vào việc tận tụy thực 

hành. Con người hiện thời phần nhiều mong sao miệng lưỡi nhạy bén, 

[tức là]  kể  tên  những  món  ăn thật  hay,  thật đẹp,  nhưng  vô ích  cho  cái 

bụng  rỗng  tuếch,  đáng  buồn  thay!  (Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn  Sao  Tục  Biên, 

 quyển Thượng, Thư trả lời cư sĩ Thiệu Huệ Viên)  



* Đối với pháp tắc tu trì, hãy nên thường như con nhớ mẹ, đi, đứng, 

nằm, ngồi, nói năng, im lặng, qua lại, một câu Phật hiệu miên miên mật 

mật! [Dẫu gặp] bất cứ sự duyên nào cũng chẳng để cho gián đoạn, nhiếp 

trọn sáu căn, tịnh niệm tiếp nối. Người làm được như thế chắc chắn vãng 

sanh! 



Lại phải nên tâm niệm nhân từ, rộng lượng, tánh khí khiêm nhường, 

thuận  thảo,  nhẫn  được  những  điều  người  khác  chẳng  thể  nhẫn,  hành 

được  những  điều  người  khác  chẳng  thể  hành,  chịu  cực  nhọc  thế  cho 

người khác, thành tựu điều tốt đẹp cho người ta. Thường nghĩ mình sai 

quấy, đừng bàn lỗi của kẻ khác! Bậc Đẳng Giác Bồ Tát trong mười hai 

thời lễ mười phương Phật để sám trừ túc nghiệp, huống là kẻ còn đang 

trong địa vị phàm phu! Hãy nên thường hổ thẹn, nào dám ỷ y! Nếu ỷ y, 

dẫu có tu trì thảy đều thuộc về ma nghiệp. Con người như thế chớ nên 

thân cận, để khỏi đến nỗi lâu ngày đều bị biến đổi giống như họ. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  52  



Phải vâng giữ chắc tông chỉ, chẳng bị xoay chuyển bởi kinh giáo và 

lời  lẽ  của  thiện  tri  thức  rồi  bỏ  pháp  này  tu  pháp  khác.  Pháp  môn  này 

chính là pháp môn tổng trì thành thủy thành chung để mười phương ba 

đời hết thảy chư Phật trên thành Phật đạo dưới hóa độ chúng sanh. Hết 

thảy pháp môn không pháp nào chẳng từ pháp giới này lưu xuất; hết thảy 

hạnh môn không môn nào chẳng trở về pháp giới này. Vì thế, [pháp này] 

được  chín  giới  cùng  hướng  về,  mười  phương  chung  khen  ngợi,  ngàn 

kinh đều xiển dương, muôn luận cùng tuyên nói. Bọn ta là hạng mạt học 

sao lại lập dị, tự chuốc lấy tội khiên tự lầm, lầm người ư? Nguyện hãy 

suy nghĩ sâu xa, xin hãy suy nghĩ sâu xa!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục 

 Biên, Quyển Hạ, Tịnh Độ Chỉ Yếu)  



* Lúc niệm Phật cần phải thâu nhiếp tai lắng nghe, từng chữ từng câu 

chẳng  để  luống  qua;  lâu  ngày  chầy  tháng,  thân  tâm  sẽ  quy  nhất.  Một 

pháp Lắng Nghe đúng là pháp quan trọng trong [pháp môn] Niệm Phật; 

bất luận là ai đều có lợi chứ không có điều tệ, công đức rất sâu. Chẳng 

như những pháp quán tưởng v.v… người biết pháp sẽ được lợi ích, kẻ 

chẳng biết pháp phần nhiều bị tổn hại. Vì thế, chẳng thể dạy kẻ chẳng 

hiểu giáo lý, chẳng thông Tánh Thể tu tập những pháp quán tưởng v.v… 

 (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng,  Thư trả lời cư sĩ Lưu Huệ 

 Dân)  



* Ông chưa biết tông chỉ Tịnh Độ. Hãy nên y theo những gì đã nói 

trong Một Lá Thư Gởi Khắp mà sanh lòng tin thật sự, phát nguyện thiết 

tha,  chí  thành  khẩn  thiết,  niệm  danh  hiệu  Phật.  Đừng  dùng  cách  niệm 

quán tâm, hãy nên dùng cách niệm nhiếp tâm. Trong kinh Lăng Nghiêm, 

Đại Thế Chí Bồ Tát nói  “nhiếp trọn sáu căn, tịnh niệm tiếp nối, đắc Tam 

 Ma Địa, ấy là bậc nhất”.  Khi niệm Phật trong tâm (ý căn) phải niệm cho 

rõ ràng, rành rẽ, nơi miệng (thiệt căn) phải niệm cho rõ ràng, rành rẽ, nơi 

tai (nhĩ căn) phải nghe cho rõ ràng, rành rẽ. Ý, thiệt, nhĩ ba căn mỗi mỗi 

đều  nhiếp  thủ  Phật  hiệu  thì  mắt  cũng  chẳng  ngó  Đông,  dòm  Tây,  mũi 

cũng chẳng ngửi những thứ khí vị khác, thân cũng chẳng lười trễ, biếng 

nhác,  đó  gọi  là  “nhiếp  trọn  sáu  căn”.  Nhiếp  trọn  sáu  căn  để  niệm  tuy 

chẳng thể hoàn toàn không có vọng niệm, nhưng so với kẻ chẳng nhiếp 

[sáu căn để niệm] thì trong tâm thanh tịnh hơn nhiều lắm, vì thế gọi là 

“tịnh niệm”. 



Nếu thường giữ được tịnh niệm liên tục chẳng bị gián đoạn, tâm sẽ tự 

được quy về một chỗ. Ở mức cạn là đắc nhất tâm, mức sâu là đắc tam-

muội. Tam Ma Địa cũng là tên gọi khác của Tam  Muội, ở đây (Trung 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  53  

Hoa) dịch là Chánh Định, hay còn dịch là Chánh Thọ. Chánh Định nghĩa 

là  tâm  an  trụ  nơi  Phật  hiệu,  chẳng  còn  rong  ruổi  theo  bên  ngoài  nữa. 

Chánh  Thọ  ngụ  ý những gì được nạp thọ  (thâu nhận)  trong  tâm  chỉ  là 

cảnh duyên công đức của Phật hiệu, hết thảy cảnh duyên đều chẳng thể 

được! 



Có thể thật sự nhiếp cả sáu căn để niệm, chắc chắn nghiệp chướng 

tiêu  trừ,  thiện  căn  tăng  trưởng.  Chẳng  cần  phải  quán  tâm  mà  tâm  tự 

thanh tịnh, sáng tỏ, sao lại đến nỗi mắc bệnh tâm hỏa bốc lên nữa ư? Do 

ông là phàm phu nghiệp lực cực nặng, lầm lạc dùng pháp quán tâm nên 

mới đến nỗi như thế. Pháp quán tâm chính là pháp tu Quán bên Giáo, 

chẳng thích hợp lắm đối với người niệm Phật! Nhiếp trọn sáu căn, tịnh 

niệm tiếp nối mới là vô thượng diệu pháp thích hợp khắp hết thảy căn cơ 

thượng, trung, hạ, cả phàm lẫn thánh. 



Hãy nên biết:  “Nhiếp trọn”  chú trọng tại Nghe! Dẫu niệm thầm trong 

tâm cũng vẫn phải nghe, bởi lẽ, trong tâm khởi niệm liền có tướng của 

tiếng. Tai chính mình nghe tiếng trong tâm của chính mình, vẫn rành rẽ 

rõ ràng. Nếu có thể nghe được từng câu, từng chữ rõ ràng thì sáu căn đều 

quy về một, so với tu những pháp Quán khác sẽ là ổn thỏa, thích đáng 

nhất, ít tốn sức nhất, khế lý, khế cơ nhất.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục 

 Biên, quyển Thượng, Thư trả lời cư sĩ Dương Vĩ Chương) 



* Người niệm Phật hãy nên cung kính, chí thành, từng câu từng chữ 

trong  tâm  niệm  cho  rõ  ràng,  rành  mạch,  miệng  niệm  cho  rõ  ràng,  rành 

mạch.  Nếu  làm  được  như  thế, dẫu  chẳng  thể  hoàn  toàn  không  có  vọng 

niệm,  nhưng  vọng  niệm  cũng  chẳng  đến  nỗi  quá  đáng.  Có  lắm  kẻ  chỉ 

mong  lẹ, mong  nhiều, thuận  miệng niệm  ào  ào, cho nên không  có  hiệu 

quả! Nếu có thể nhiếp tâm thì mới gọi là người niệm Phật thật sự. 



Đại Thế Chí Bồ Tát đã ví dụ “như con nhớ mẹ”, trong tâm con chỉ 

nghĩ đến mẹ, những cảnh khác đều chẳng phải là chuyện trong tâm chính 

mình. Vì thế có thể cảm ứng đạo giao. Lại nói:  “Đô nhiếp lục căn, tịnh 

 niệm  tương  kế,  đắc  Tam  Ma  Địa26,  tư  vi  đệ  nhất”   (nhiếp  trọn  sáu  căn, 



26 Tam Ma Địa (Samādhi), còn dịch là Tam Muội, Tam Ma Đề, Tam Ma Đế. Dịch ý 

là Đẳng Trì,  Chánh Định, Định Ý, Điều Trực Định, hay Chánh Tâm  Hạnh Xứ, có 

nghĩa  là  xa  lìa  hôn  trầm,  lao  chao,  chuyên  tâm  trụ  vào  một  cảnh.  Do  quá  nhiều  ý 

nghĩa, chữ này thường được dùng dưới dạng dịch âm, chứ không dịch nghĩa. Thông 

thường, Tam Ma Địa được hiểu là quán tưởng ngưng lặng cho trí huệ rạng ngời, để 

đoạn trừ được hết thảy phiền hoặc, hòng chứng đắc chân lý. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  54  

tịnh niệm tiếp nối, đắc Tam Ma Địa (tức tam-muội), ấy là bậc nhất). Nói 

 “khiến cho tâm, miệng, tai đều được rõ ràng”  chính là pháp tắc nhiếp 

trọn  sáu  căn  vậy  (Tâm  là  Ý  Căn,  miệng  là  Thiệt  Căn).  Tâm  và  miệng 

niệm hợp cùng tai nghe thì mắt, mũi quyết định chẳng đến nỗi rong ruổi 

theo bên ngoài, thân cũng chẳng đến nỗi láo xược, phóng túng. Người 

đời nay niệm Phật phần nhiều đều chẳng chịu nỗ lực nên không có hiệu 

quả gì! 



Lại nữa, khi không niệm Phật, vọng tưởng tuy nhiều nhưng không 

cách nào biết được, chứ không phải là lúc không niệm thì không có vọng 

tưởng! Ví như đối với hư không trong nhà, dẫu mắt cực tốt cũng chẳng 

thể thấy được bụi bặm. Nếu từ khe cửa sổ soi vào một tia nắng, sẽ thấy 

bụi  bặm  trong  tia  nắng  chao  lên  đảo  xuống  không  khi  nào  ngừng,  khi 

ánh  sáng  chưa  chiếu  đến nơi, vẫn  chẳng thấy  có bụi bặm!  Vì  thế,  biết 

rằng: Khi niệm Phật mà nhận biết có vọng tưởng thì đấy vẫn là cái hay 

của  việc  niệm  Phật.  Lúc  không  niệm  Phật,  hoàn  toàn  bị  vùi  lấp  trong 

vọng tưởng cho nên không biết!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển 

 Thượng, Thư trả lời sư Hựu Chân và cư sĩ Giác Tam)  



* Đối với chữ Niệm (念) trong Niệm Phật (念 佛), muôn phần chớ 

nên thêm chữ Khẩu (口), có rất nhiều người viết là Niệm (唸), đánh mất 

ý nghĩa đến tột cùng! Một pháp Trì Danh Niệm Phật lợi khắp ba căn, còn 

Quán Tượng, Quán Tưởng thì chỉ có người thấu hiểu pháp môn tâm địa 

mới  tu  tập  được.  Nếu  không,  chắc  sẽ  đến  nỗi  khởi  lên  các  ma  sự.  Trì 

danh niệm Phật lại thêm lắng tai nghe kỹ là ổn thỏa, thích đáng nhất. Bất 

luận thượng - trung - hạ căn đều có lợi ích, đều không bị khuyết điểm. 



Ông  thích  niệm  kinh  Kim  Cang,  hãy  nên  đem  công  đức  ấy  hồi 

hướng vãng sanh thì đấy chính là Trợ Hạnh cho Tịnh Độ. Nhưng Tịnh 

Độ  Ngũ  Kinh  công  đức  cũng  chẳng  kém  gì  kinh  Kim  Cang.  Đối  với 

những kinh sách đã gởi, hãy nên đọc kỹ lời Tựa do Quang viết, sẽ có thể 

hiểu rõ được ý nghĩa chánh yếu. Tiếp đó, lắng lòng cung kính đọc thì sẽ 

đích thân đạt được vô biên lợi ích  (Hoằng Hóa Nguyệt San kỳ thứ 8 - Ấn Quang 

 Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 2, Thư trả lời cư sĩ Đường Thụy Nham - 1) 



*  Đối  với  việc  niệm  Phật,  có  thể  chiếu  theo  thời  mà  niệm  cũng 

được. Nếu không, suốt ngày thừa dịp thuận tiện [mà niệm], chẳng luận 

đi - đứng - ngồi - nằm (hễ nằm thì nên niệm thầm, chớ nên niệm ra tiếng). Nói 

chung,  lấy  niệm  Phật  làm  chánh.  Nhưng  cần  phải  sanh  lòng  tin,  phát 

nguyện, cầu sanh Tây Phương, vạn phần chớ nên cầu phước báo đời sau. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  55  

Nếu cầu phước báo đời sau thì chính là phá giới trái pháp, vì pháp môn 

Niệm Phật chính là pháp môn dạy người cầu sanh Tây Phương. Ông đã 

niệm  Phật,  chẳng  cầu  sanh  Tây  Phương,  lại  muốn  cầu  đời  sau,  tức  là 

chẳng tuân lời Phật dạy. Đấy là pháp Phật dạy người như thế, phải nhất 

định  tuân  theo,  ông  chẳng  chịu  tuân  theo,  nên  gọi  là  “phá  giới,  trái 

pháp”. Nếu đời này còn có tu trì, đời sau chắc chắn có phước thế gian để 

hưởng. Hễ hưởng phước, chắc chắn phải tạo ác nghiệp (nay cõi đời loạn lạc 

đến như thế, quá nửa là do những kẻ đời trước tu si phước ươm thành). Đã tạo ác 

nghiệp thì khổ báo về sau chẳng nỡ nói ra!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục 

 Biên, quyển Thượng, Thư trả lời sư Truyền Đức)  



*  Con  người  sống  trong  thế  gian  điều  quan  trọng  nhất  là  thân  cận 

thầy lành bạn tốt. Có thầy lành bạn tốt thì sẽ có thể trở về chánh đạo. 

Nếu không, bạn bè nhậu nhẹt tụ họp, hằng ngày xen lộn với phường hạ 

lưu, bệnh tật cũng do đó thường chẳng lành được! 



Pháp môn Tịnh Độ không gì lớn lao ra ngoài được, nhưng kẻ thiếu 

hiểu biết thường coi nhẹ. Ông đã trì danh, nhưng tâm chưa quy nhất là vì 

nghiệp chướng sâu đậm vậy! Lúc niệm phải giữ tấm lòng kính sợ, niệm 

khởi từ nơi tâm, tiếng phát ra từ miệng, âm thanh lọt vào tai, phải sao 

cho  nghe  từng  câu  rõ  ràng, từ  sáng đến tối  [lúc nào]  không phải  dùng 

tâm để làm việc thì thường niệm. Niệm lớn tiếng, nhỏ tiếng,  hay niệm 

thầm trong tâm đều phải nghe, bởi tâm vừa khởi niệm liền có tướng của 

tiếng.  Tai  của  chính  mình  nghe  tiếng  trong  tâm  của  chính  mình  là 

chuyện hết sức rõ ràng. Sáng tối lập một công khóa, hoặc tụng một biến 

kinh Di Đà, ba biến chú Vãng Sanh, rồi niệm kệ Tán Phật, niệm Phật, 

hoặc một ngàn hay tám trăm câu, hay năm trăm câu, tùy theo mỗi người 

mà lập ra công phu. Nếu quá bận thì dùng cách sáng tối Thập Niệm. 



Ngoại trừ lúc thực hiện công khóa sáng tối ra, đi, đứng, nằm, ngồi 

đều phải niệm.  Chỉ  cầu tâm  quy  nhất, chẳng  nhất định phải  cầu tướng 

lành. Vì nếu tâm đã quy nhất sẽ khác với lúc tâm phập phều, tán loạn. 

Nếu chẳng chú trọng tâm quy nhất, thường mong thấy được tướng lành, 

rất  có  thể  ma  sự  khởi  lên,  chẳng  thể  không  biết!  Chí  thành  khẩn  thiết 

lắng nghe, chắc chắc chẳng đến nỗi ma sự dấy lên!  “Nhiếp trọn sáu căn, 

 tịnh niệm tiếp nối”  chính là cách niệm Phật mầu nhiệm nhất! 



Phải thường xem Tịnh Độ Ngũ Kinh, cần phải cung kính, chớ nên 

khinh nhờn! Đọc Tịnh Độ Ngũ Kinh sẽ biết đại nguyện của đức Di Đà, 

sự trang nghiêm của cõi Tịnh Độ, và sự thích hợp trọn khắp của pháp 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  56  

môn. Những kẻ nói pháp môn Tịnh Độ là Tiểu Thừa, là pháp tu của ngu 

phu ngu phụ, thì biết là họ trong đời trước chưa từng gieo thiện căn Tịnh 

Độ, nên mới nói nhăng nói càn như vậy!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục 

 Biên, quyển Thượng, Thư trả lời cư sĩ Ngô Hy Đạo)  



* Làm đệ tử Phật, ắt phải giữ vẹn luân thường, trọn hết bổn phận, 

dứt  lòng  tà,  giữ  lòng  thành,  đừng  làm  các  điều  ác,  vâng  giữ  các  điều 

lành, giữ tâm lành, nói lời lành, làm chuyện lành, hành như vậy  mới là 

đệ tử Phật thật sự. Nếu miệng tuy niệm Phật, nhưng tấm lòng chẳng lành 

sẽ tương phản với khí phận của Phật, chẳng thể được lợi ích thật sự nơi 

niệm Phật!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư trả lời cư sĩ 

 Giang Cảnh Xuân)  



* Người học Phật nhất cử nhất động đều phải lưu tâm. Đối với việc 

niệm Phật phải chí thành. Nếu khi nào trong tâm khởi lên đau buồn, đấy 

cũng chính là tướng thiện căn phát hiện, chớ nên để thường xảy ra như 

thế. Nếu không, sẽ bị ma bi thương dựa vào. Phàm có chuyện gì thích ý, 

chớ nên hoan hỷ quá mức. Nếu không, ắt bị ma hoan hỷ dựa. 



Lúc niệm Phật, mí mắt nên rủ xuống, tinh thần chớ nên căng thẳng 

quá mức đến nỗi tâm hỏa bốc lên, rất có thể bị những chứng bệnh ngứa 

đầu, đau đầu v.v... cần phải điều hòa cho thích đáng. Niệm lớn tiếng thì 

chẳng được cố sức quá mức để khỏi bị bệnh. Lần chuỗi niệm có thể ngừa 

được sự lười nhác, nhưng lúc tịnh tọa chẳng được lần chuỗi, hễ lần chuỗi 

thì ngón tay động nên tâm chẳng định được, lâu ngày ắt thành bệnh.  (Ấn 

 Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư răn nhắc những người mới 

 phát tâm học Phật ở quê tôi) 



* Trong đời trước, con người nghiệp nào chẳng tạo? May mắn được 

nghe Phật pháp, hãy nên sốt sắng tu trì để mong tiêu trừ túc nghiệp, siêu 

độ oán gia. Tất cả oán gia tuy khó cởi gỡ nhưng nếu chịu phát tâm Bồ 

Đề  và  thành  tâm  siêu  độ  sẽ  không  có  [mối  oán  kết  nào]  chẳng  cởi  gỡ 

được! Ông niệm Phật bị nghẹn hơi chẳng phải vì thân thể yếu đuối mà là 

do  nghiệp  chướng  tạo  ra,  ông  chỉ  nên  khẩn  thiết,  chí  thành  niệm.  Nếu 

niệm không được thì tâm hãy thường tưởng nhớ. Nếu niệm được thì vẫn 

cần phải dùng miệng để niệm, không thể niệm được thì chỉ tâm chuyển, 

tâm  nhớ, lâu ngày  nghiệp  ấy  sẽ  tiêu. Từ rày, phàm  khởi tâm,  làm  việc, 

đều phải hướng theo phương diện ăn ở cho có tình nghĩa nồng hậu mà 

làm. Ăn ở trọn vẹn tình nghĩa thì thêm phước, ăn ở bạc bẽo thì chẳng đạt 

được phước  gì!  Nếu lại còn khắc nghiệt, hiểm độc, gian xảo thì giống 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  57  

như đảnh núi chót vót, mưa đẫm cách nào cũng không nhận được, bất cứ 

cây cỏ gì cũng không mọc được!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển 

 Thượng, Thư trả lời cư sĩ Kim Thiện Sanh)  



*  Một  pháp  Niệm  Phật  chính  là  pháp  môn  tổng  trì  lời  Phật  dạy, 

nhưng có người chuyên niệm Tự Phật, có người chuyên niệm Tha Phật, 

hoặc niệm Tự Phật lẫn Tha Phật bất đồng! Kẻ chuyên niệm  Tự Phật là 

như tham cứu sâu xa Thật Tướng trong các kinh đến mức cùng tận để 

mong  ngộ  chứng,  dùng  trí  chiếu  Bát  Nhã  để  thấu  hiểu  trọn  vẹn  đương 

thể của hết thảy các pháp Ngũ Ấm, Lục Nhập, Thập Nhị Xứ, Thập Bát 

Giới, Thất Đại v.v… toàn là Không, đích thân thấy được tánh Chân Như 

mầu nhiệm vốn sẵn có, hoặc như Thiền Tông khán những câu thoại đầu 

như  “người niệm Phật là ai?”  v.v… để mong đích thân thấy được “bản 

lai diện mục trước khi được cha mẹ sanh ra”. Trong bốn loại Niệm Phật, 

[cách này] được gọi là Thật Tướng Niệm Phật. 



Chuyên niệm Tha Phật thì có ba cách niệm:  



1)  Một  là  quán  tưởng,  nghĩa  là  dựa  theo  Thập  Lục  Quán  Kinh  để 

quán, hoặc chuyên quán tướng bạch hào27, hoặc chỉ quán thân Phật một 

trượng sáu, hay thân tám thước, hoặc quán Pháp Thân rộng lớn và quán 

trọn vẹn mười sáu phép Quán. 



2) Hai là quán tượng, tức là đối trước hình tượng Phật, tưởng tướng 

hảo, quang minh của Phật v.v…  



3)  Ba  là  trì  danh,  tức  là  nhất  tâm  xưng  niệm  thánh  hiệu  A  Di  Đà 

Phật. 



Ba  cách  niệm  Phật  này  tuy  cách  thức  khác  nhau,  nhưng  đều  cần 

phải có lòng tin chân thành, nguyện thiết tha thì mới cảm ứng đạo giao 



27 Bạch Hào Tướng (Ūrna-laksana): Đôi khi còn dịch là hào tướng, hào mi, bạch mao 

tướng,  mi  gian  bạch  hào  tướng,  bạch  hào  trang  nghiêm  tướng,  mi  gian  bạch  hào 

nhuyễn bạch đâu-la-miên tướng v.v…là một trong ba mươi hai tướng của đức Như 

Lai. Đấy chính là một sợi lông trắng trong ngần, sáng ngời như ngọc lưu ly, thường 

tỏa quang minh, nằm giữa hai chân mày, cuộn tròn lại, quấn quanh theo chiều bên 

phải, nếu kéo dài ra sẽ dài đến một tầm (Tầm là đơn vị đo lường thời cổ, có chiều dài 

bằng khoảng cách giữa hai cánh tay giang thẳng ra hai bên). Theo kinh Vô Thượng 

Y, quyển Hạ, tướng này do lúc tu nhân Phật thường tán thán mỗi khi thấy có chúng 

sanh nào tu tập Giới - Định - Huệ. Theo kinh Quán Phật Tam Muội Hải thì quang 

minh tỏa ra từ tướng bạch hào có công năng trừ được tội lỗi trong trăm ức na-do-tha 

hằng sa kiếp sanh tử, nên là tướng thù thắng nhất trong vô lượng tướng của đức Phật. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  58  

cùng đức Phật được, mới có thể chắc chắn trong đời này lìa khỏi cõi Sa 

Bà này, sanh sang cõi Cực Lạc kia. 



Trong bốn thứ niệm Phật này, chỉ có Thật Tướng Niệm Phật là đế lý 

sâu xa nhất, nhưng chẳng dễ gì tu được! Do cậy vào Giới - Định - Huệ 

và sức tham cứu, quán chiếu, soi xét của chính mình, chứ không có Tha 

Lực nào khác phụ trợ; nếu chẳng phải là hạng túc căn chín muồi thì ngộ 

còn  chưa  dễ  gì  đạt  được,  huống  là  thật  chứng!  Chỉ  có  Trì  Danh  Niệm 

Phật, thực hiện dễ dàng nhất, thành công nhanh nhất! Nếu có thể nhiếp 

trọn  sáu  căn,  tịnh  niệm  liên  tục  ắt  sẽ  đích  thân  chứng  được  Niệm  Phật 

tam-muội  ngay  trong  đời này, lâm  chung chắc  chắn  vãng sanh  Thượng 

Phẩm. Dẫu căn cơ hèn kém, chưa chứng được tam-muội, chỉ dùng lòng 

tin chân thành trì danh hiệu Phật như con nhớ mẹ, luôn luôn chẳng gián 

đoạn, đến khi lâm chung cảm ứng đạo giao, nương theo Phật từ lực đới 

nghiệp vãng sanh. Chúng sanh đời Mạt chỉ có pháp này để nhờ cậy. Nếu 

không, chỉ gieo được cái nhân cho đời sau, khó đạt được lợi ích thật sự! 



Nếu có thể chí tâm trì niệm, niệm đến khi  “toàn tâm là Phật, toàn 

 Phật là tâm, ngoài tâm không Phật, ngoài Phật không tâm, không niệm 

 mà niệm, niệm mà không niệm, tâm lẫn Phật cùng tỏ rạng, lại cùng mất 

 hẳn”  thì diệu lý Thật Tướng sẽ hiện rõ rành rành, y báo, chánh báo cõi 

Tây Phương triệt để hiện trọn vẹn. Tuy trì danh nhưng đạt Thật Tướng 

sâu xa, chẳng quán tưởng mà đích thân thấy được Tây Phương! [Pháp trì 

danh]  nhiếp  thọ  căn  cơ  phổ biến nhất, được  lợi  ích sâu xa nhất, lợi  lạc 

nhất cho kẻ độn căn trong đời Mạt Pháp, thỏa thích lớn lao bản hoài xuất 

thế của Như Lai. Vì thế, từ xưa hàng tri thức phần nhiều đều chuyên chú 

nơi một môn Trì Danh. Đây là nói đại lược về cách niệm Tha Phật vậy. 



Còn như niệm Tự Phật lẫn Tha Phật thường được gọi là Thiền Tịnh 

Song Tu, có người chuyên khán câu  “người niệm Phật là ai?”  để mong 

minh  tâm  kiến  tánh,  chẳng  chú  trọng  tín  nguyện  cầu  sanh.  Tuy  tợ  hồ 

Thiền  Tịnh  Song  Tu,  nhưng  thật  ra  là  “có  Thiền,  chẳng  có  Tịnh”.  Đã 

không  có  tín  nguyện,  sẽ  không  có  cách  nào  cậy  vào  Phật  lực  để  đới 

nghiệp vãng sanh được! Nếu chưa đạt đến địa vị nghiệp tận tình không, 

vẫn chẳng thể cậy vào tự lực để liễu sanh thoát tử! Do vậy biết: Đối với 

Thiền Tịnh Song Tu, chỉ hạng người có đầy đủ tín nguyện sâu xa mới có 

thể  đạt  được  lợi  ích.  Nếu  không,  đương  nhiên  chẳng  bằng  chuyên  dốc 

sức nơi một môn trì danh hiệu Phật!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, 

 quyển Hạ, Lời tựa cho bộ Di Đà Thánh Điển)  

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  59  



* Lý tức là Lý Tánh, tức là Phật Tánh mà Phật và chúng sanh đều 

sẵn có. Tánh ấy có đủ hết thảy công đức. Sự chính là tu trì và đoạn Hoặc 

chứng  Chân v.v…  Do trong tự  tánh sẵn đủ  những công đức ấy  nên tu 

đến  mức  cùng  cực  sẽ  xứng  tánh  hiển  hiện.  Do  vậy,  gọi  là  “lý  sự  viên 

dung”. Nếu chỉ biết bản tánh sẵn đủ, chẳng tu trì thêm thì đến tột cùng 

đời vị lai cũng chẳng thể đích thân chứng được lý “tánh sẵn đủ” ấy. Đó 

gọi là “chấp Lý phế Sự, Lý cũng chẳng viên”. Vì thế, người tu hành hễ 

đã ngộ được lý “tánh sẵn đủ”, ắt phải thiết thực tu trì. 



Phương pháp tu trì chỉ có trì danh niệm Phật thật là bậc nhất. Vì thế, 

hãy nên chuyên chú nơi tín nguyện trì danh. Lại còn lấy “đừng làm các 

điều ác, vâng làm các điều lành” làm Trợ Hạnh, lợi ích sẽ lớn lao.  “Hồ 

 đến, Hồ hiện”  nghĩa là tâm như gương sáng, gương vốn rỗng lặng, trọn 

chẳng có một vật gì, nhưng lại tùy theo cảm mà ứng. Người Hồ đến thì 

trong gương liền hiện bóng người Hồ, người Hán đến [gương cũng hiện 

bóng người Hán] giống như thế. Ngồi ngay ngắn niệm Thật Tướng chính 

là  nhất  tâm  chuyên  chú  nơi  Chân  Như  Phật  Tánh  bất  sanh  bất  diệt  để 

mong triệt ngộ, thật chứng. Loại công phu này thật chẳng dễ dàng đạt 

được; nếu chẳng hiểu rõ Lý, chắc sẽ khởi ma sự, bất tất phải dùng loại 

công phu này!  (Hoằng Hóa Nguyệt San số thứ tám - Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao 

 Tam Biên, quyển 2, Thư trả lời cư sĩ Phương Thánh Chiếu - 6)  



*  Ông  nói  vọng  niệm  quá  nhiều  là  vì  ông  cứ  một  mực  ứng  phó 

ngoại  duyên  đến  nỗi  trong  lòng  tạp  niệm  tưng  bừng  diễn  ra.  Hãy  nên 

nghĩ mình sắp chết, tưởng sắp đọa địa ngục, nhất tâm niệm Phật thì vọng 

niệm sẽ liền tiêu diệt, chứ không phải vì thông thuộc kinh hay không! 

 (Hoằng Hóa Nguyệt San số thứ 7 - Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 2, 

 Thư trả lời cư sĩ Phương Thánh Chiếu - 5) 



* Niệm Phật tu trì giống như uống thuốc. Nếu hiểu rõ giáo lý, giống 

như  biết  cặn  kẽ  nguồn  gốc  căn  bệnh,  dược  tánh,  mạch  lý,  rồi  sẽ  uống 

thuốc  thì  có  thể  gọi  là  “tự  lợi,  lợi  tha”,  không  chi  tốt  lành  bằng!  Nếu 

không được như thế, trước hết chỉ chịu uống thuốc A Già Đà28 đã được 

[đức Phật] thay ta bào chế sẵn thì bệnh cũng được lành. Cũng có thể đem 

thuốc này  cho  hết thảy  mọi  người uống để được lành  bệnh. Chỉ  mong 

sao lành bệnh, không cần phải buồn  lòng vì chẳng biết nguồn gốc căn 



28 A Già Đà (Agada), còn phiên là A Yết Đà hoặc A Kiệt Đà, có nghĩa là mạnh khỏe, 

trường sanh bất tử, không bệnh, trừ khử khắp mọi thứ. Đây là một loại thuốc theo 

huyền thoại Ấn Độ có tác dụng trị tất cả mọi bệnh, giá trị vô lượng. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  60  

bệnh,  dược  tánh,  mạch  lý!  (Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn  Sao  Tục  Biên,  quyển 

 Thượng, Trả lời thư cư sĩ Niệm Phật )  



*  Cha  ông  đã  cho  phép  ông  xuất  gia,  hãy  nên  phát  tâm  chí  thành 

khẩn thiết, nhất tâm niệm Phật cầu sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới. 

Hết thảy chúng sanh từ vô thủy đến nay ở trong lục đạo không nghiệp 

nào chẳng tạo. Nếu không có tâm tu hành, sẽ đâm ra chẳng cảm thấy có 

những ác niệm cổ quái, hiếm lạ ấy. Nếu phát tâm tu hành [sẽ cảm thấy] 

những thứ ý niệm ấy càng nhiều hơn thêm (Đây chính là do chân - vọng soi 

lẫn nhau mà hiển hiện, chứ không phải là trước kia không có, chỉ là do chúng chẳng 

hiện  rõ  mà  thôi).  Lúc  ấy,  hãy  nên  tưởng  A  Di  Đà  Phật  ở  trước  mặt  ta, 

chẳng  dám  có  một  tạp  niệm  vọng  tưởng,  chí  thành,  khẩn  thiết  niệm 

thánh hiệu Phật (hoặc niệm nhỏ tiếng, hoặc niệm thầm), ắt phải sao cho từng 

câu  từng  chữ  trong  tâm  niệm  rõ  ràng  phân  minh,  miệng  niệm  rõ  ràng 

phân minh, tai nghe rõ ràng phân minh. Thường niệm được như thế thì 

hết thảy tạp niệm tự nhiên tiêu diệt. 



Khi tạp niệm khởi lên, hãy đặc biệt đề khởi toàn bộ tinh thần niệm 

Phật,  chẳng  để  cho  nó  tác  quái  trong  tâm  ta.  Nếu  có  thể  thường  niệm 

được như thế thì ý địa tự nhiên thanh tịnh; lúc tạp niệm vừa mới dấy sẽ 

giống  như  một  người  chống  lại  vạn  người,  tâm  chẳng  thể  có  chút  [ý 

niệm] thong thả, dễ dãi nào. Nếu không, nó sẽ thành chủ của ta, ta sẽ bị 

nó hại. Nếu liều hết tánh mạng chống lại nó, nó sẽ bị ta xoay chuyển, 

đấy gọi là  “chuyển phiền não thành Bồ Đề”. 

  

   Hiện thời ông có thể thường đem vạn đức hồng danh của Như Lai 

để cực lực kháng cự thì lâu ngày chầy tháng tâm sẽ tự thanh tịnh. Tâm 

đã thanh tịnh  rồi,  vẫn  cứ niệm  y  như  cũ chẳng  buông lung, thì  nghiệp 

chướng sẽ tiêu, trí huệ mở mang. Chớ nên sanh lòng gấp rút, vọng động! 

Bất luận ở tại nhà hay ở nơi am đều phải kính trên, hòa dưới, nhẫn được 

những điều người khác chẳng thể nhẫn, làm được những chuyện người 

khác chẳng thể làm, chịu nhọc nhằn thay cho người khác, thành tựu sự 

tốt đẹp cho người ta. Khi tịnh tọa thường nghĩ đến lỗi mình, lúc chuyện 

gẫu chẳng bàn lỗi của kẻ khác, đi, đứng, nằm, ngồi, mặc áo, ăn cơm, từ 

sáng tới tối, từ tối tới sáng, một câu Phật hiệu chẳng để gián đoạn, hoặc 

niệm nhỏ tiếng, hoặc niệm thầm, trừ niệm Phật ra, chẳng khởi lên niệm 

nào khác. 



Nếu lỡ vọng niệm dấy lên, hãy lập tức làm cho nó tiêu diệt. Thường 

sanh  lòng  hổ  thẹn  và  sanh  lòng  sám  hối.  Dẫu  có  tu  trì,  luôn  cảm  thấy 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  61  

mình  công phu rất  cạn,  chẳng  tự khoe khoang, kiêu  căng, chỉ bận  tâm 

đến chuyện trong nhà của chính mình, chẳng dính tới chuyện nhà người 

khác, chỉ thấy những gương tốt, chẳng thấy những gương xấu. Thấy hết 

thảy mọi người đều là Bồ Tát, chỉ có mình ta quả thật là phàm phu. Nếu 

ông  có  thể  làm  theo  những  điều  tôi  đã  nói,  chắc  chắn  sẽ  sanh  về  Tây 

Phương Cực Lạc thế giới.  (Hoằng Hóa Nguyệt San kỳ số 5 - Ấn Quang Pháp Sư 

 Văn Sao Tam Biên, quyển 2, Thư trả lời cư sĩ Diệp Phước Bị - 1)  



*  Bế  quan  chuyên  tu  Tịnh  nghiệp  thì  hãy  nên  lấy  niệm  Phật  làm 

Chánh  Hạnh.  Khóa  sáng  vẫn  chiếu  theo  lệ  thường  tụng  Lăng  Nghiêm, 

Đại Bi, Thập Tiểu Chú. Nếu không thuộc chú Lăng Nghiêm thì chẳng 

ngại gì hằng ngày cứ xem kinh mà tụng. Đến khi thật thuộc rồi hãy niệm 

thuộc lòng. Khóa tối thì kinh A Di Đà, Đại Sám Hối, Mông Sơn cũng 

phải thường niệm hằng ngày. Ngoài ra, nên niệm Phật từ sáng đến tối, đi 

- đứng - nằm - ngồi thường niệm. 



Lại  lập  một  quy  củ,  sáng  niệm  một  lần;  trước  khi  chưa  niệm,  lạy 

bao nhiêu đó lạy (Trước hết lạy Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật ba lạy, rồi lạy A 

Di Đà Phật bao nhiêu đó lạy, rồi lễ Quán Âm, Thế Chí, Thanh Tịnh Đại Hải Chúng 

mỗi vị ba lạy, rồi lễ thường trụ thập phương hết thảy chư Phật, hết thảy tôn pháp, hết 

thảy  hiền  thánh  tăng  ba  lạy).  Hoặc  niệm  Phật  một  ngàn  tiếng,  hoặc  nhiều 

hơn hay ít hơn. Niệm xong lại lễ chừng đó lạy, buổi sáng một lần, buổi 

chiều một lần, rồi nghỉ một khắc để tụng khóa tối, đầu hôm niệm Mông 

Sơn,  sau  đó  niệm  Phật  bao  nhiêu  đó  tiếng,  lễ  bao  nhiêu  đó  lạy,  phát 

nguyện  hồi hướng, tam  quy  y  xong, trong  tâm  thầm  niệm  Phật  hiệu  để 

dưỡng  hơi.  Lúc  nằm  chỉ  nên  niệm  thầm  trong  tâm,  đừng  nên  niệm  ra 

tiếng. Niệm ra tiếng sẽ tổn khí, lâu ngày sẽ thành bệnh. Dẫu là ngủ nghỉ, 

trong tâm  vẫn  thường giữ  lòng  cung kính, chỉ  cầu  tâm  chẳng rong  ruổi 

theo  bên  ngoài, niệm  niệm  tương  ứng  với  Phật  hiệu.  Nếu  tâm  khởi  lên 

tạp  niệm,  liền  lập  tức  nhiếp  tâm  kiền  thành  niệm,  tạp  niệm  sẽ  tiêu  diệt 

ngay. 



Đừng nên mù quáng dấy lên vọng tưởng, mong đắc thần thông, đắc 

duyên pháp, được tiếng tăm, mong xây chùa, dựng miếu. Nếu có những 

thứ ý niệm ấy, lâu ngày chầy tháng ắt sẽ bị ma dựa. Nếu chẳng nói toạc 

những điều này với ông, sợ rằng ông sẽ tưởng những ý niệm ấy là tốt, 

vọng tưởng ngày ngày tăng trưởng, chắc chắn sẽ bị ma dựa không còn 

ngờ chi! Dẫu cho tâm đã tịnh, vọng bị khuất phục, cũng chớ nên sanh 

lòng hoan hỷ, tự khoe khoang với người khác, có một phần bèn nói tới 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  62  

mười phần, đấy cũng là cái gốc để bị ma dựa!  (Hoằng Hóa Nguyệt San số thứ 

 10 - Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, Thư trả lời sư Minh Tâm) 

2. Chỉ cách đối trị tập khí 



*  Người  học  đạo  phải  lấy  đối  trị  tập  khí  làm  bước  thứ  nhất  trong 

công phu tu hành. Nếu có thể trừ khử được một phần tập khí thì công 

phu mới thật sự đạt được một phần. Nếu không, chỉ có nhân, không có 

quả, khó được tương ứng với Phật! Ông đã biết [chính mình] tánh tình 

hung bạo, hãy nên luôn luôn nghĩ “ta chuyện gì cũng chẳng bằng người 

khác”;  dẫu  cho  người  ta  phụ  bạc  ân  đức  của  chính  mình,  vẫn  thường 

nghĩ mình đã phụ bạc ân đức của người khác! Cảm thấy đối với hết thảy 

mọi người, ta đều đáng hổ thẹn, thiếu sót khôn cùng, thì tánh khí hung 

bạo sẽ không còn do đâu phát sanh được nữa! Phàm tánh khí hung bạo 

đều là do ngạo mạn mà dấy lên. Đã biết chính mình chỗ nào cũng có lỗi, 

tự  nhiên  tánh  khí  sẽ  hòa  hoãn,  tâm  bình  lặng,  chẳng  tự  ngã  mạn,  cao 

ngạo, lấn hiếp người khác!  (Hoằng Hóa Nguyệt San số thứ 6 - Ấn Quang Pháp 

 Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 2, Thư trả lời cư sĩ Hác Trí Hy)  

* Khi tập khí hãy còn thì chính mình chẳng biết, [chẳng hạn] như tập 

khí của thói quan liêu, chỉ những ai không có thói ấy mới biết! Tự mình 

có thói tập khí ấy dẫu người khác có nói thì chính mình vẫn chẳng nhận 

biết những điều đã được chỉ ra. Người học đạo cần phải trừ tập khí. Tập 

khí ngạo mạn quả thật là chướng ngại cho sự nhập đạo. Các hạ hãy xét 

kỹ, quan sát lời nói, hành vi chắc sẽ biết được! Hễ biết thì còn đạt được 

lợi ích thù thắng. Lời lẽ này không ai chịu nói, Quang một mực lòng dạ 

thẳng băng, ăn nói thẳng tuột, chẳng  nề hà kiêng kỵ, muốn cho các hạ 

thật sự được lợi ích chân thật cho nên tôi lược thuật nguyên do.  (Hoằng 

 Hóa Nguyệt San số thứ bảy - Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 2, Thư 

 trả lời cư sĩ Dương Điển Thần). 

*  Căn  bệnh  chung  của  cả  cõi  đời  hiện  thời  là  nhờ  công  để  lợi  tư, 

khiến cho dân cùng khốn, nước nguy ngập, chiến tranh liên miên. Chúng 

ta xuất gia làm đệ tử Phật, cố nhiên phải lấy lòng bình đẳng đại từ, đại bi 

của đức Phật làm chí hướng, chẳng nên giữ mãi thói kiêu mạn tự đại của 

người tại gia, coi thường hết thảy, mặc tình xử sự, chẳng tuân theo lề lối 

cũ. Phải nghĩ chúng ta được trời che đất chở, được cha mẹ giáo dục, nếu 

chẳng bắt chước tấm lòng của trời đất, cha mẹ, sẽ thành kẻ nghịch trời 

trái lý, gây nhục sâu xa cho đấng sanh thành.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao 

 Tục Biên, quyển Thượng, Thư gởi thầy Minh Bổn)  

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  63  

*  Người xưa nói:   “Ninh  khả  thiên  sanh  bất ngộ,  vật giao nhất  thời 

 trước  ma” (Thà  cho  ngàn  đời  chẳng  ngộ,  chẳng  để  ma  dựa  một  lúc). 

Người thông minh tự kiêu, đa phần phạm phải căn bệnh này. Do trước 

đó tự tâm đã chứa sẵn chí khí phô trương, sai trái, hung hăng này, ma 

bèn thừa cơ xen vào. Nếu chẳng nông nổi, bộp chộp, tự kiêu, ma sẽ lánh 

xa!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Trả lời thư cư sĩ Niệm 

 Phật)  

*  Những  gì  ông  nói  đều  toàn  là  cậy  vào  ý  kiến  của  chính  mình, 

chẳng lấy thật lý, thật sự làm chuẩn. Nay ông đã biết sai, ắt phải cực lực 

đối trị tập khí ấy. Không trừ được tập khí ấy thì mỗi một cử động đều có 

thể tổn phước, chuốc họa. Câu nghi vấn đầu tiên của ông chính là lời hủy 

báng, chứ tuyệt đối chẳng phải là nghi vấn! [Dùng chữ] “nghi vấn” chính 

là chơi chữ để che đậy. So với chuyện nói thẳng thừng là không tin, lỗi 

lầm ấy còn lớn hơn nữa! Nếu vẫn cứ giữ thói ấy, chẳng biết sửa đổi ắt sẽ 

có ngày bị ma dựa phát cuồng! Thuốc hay đắng miệng, không biết cư sĩ 

có chịu uống hay không?  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, 

 Thư trả lời cư sĩ Cát Chí Lượng)  

* Tu hành chẳng si ngốc29, quyết khó thể thành tựu! Nhất tâm niệm 

Phật  chính  là  chánh  niệm  Chân  Như  lớn  lao.  Khi  chuyện  chẳng  ngờ 

trước xảy  đến, dẫu là  chuyện  chẳng  thể thoái thác  được,  hãy  nên  bình 

tâm, hòa khí, suy xét cẩn thận, đấy chính là “xét lời nói, xem vẻ mặt” hết 

sức kỹ càng. Tâm gấp rút chính là chướng ngại lớn cho người tu hành. 

Buông được cái tâm này xuống thì đương thể sẽ thanh lương. 

Trong lúc cõi đời rối loạn này, tuổi ông đã gần năm mươi rồi, nếu 

chẳng  chịu  chết  lòng30  niệm  Phật,  do  đọc  sách  có  chỗ  không  biết  bèn 

muốn học Giáo. Suy tính kiểu ấy, nếu đem hỏi vị pháp sư khác, chắc [vị 

ấy sẽ bảo là] rất tốt. Nếu đem hỏi Quang, [Quang sẽ bảo] đấy chính là 

suy tính chẳng tuân giữ bổn phận! Kẻ ngu một chữ không biết kia còn 



29 Ở đây không có nghĩa là người ngu si, đần độn mới tu hành được, mà có nghĩa là 

hành  nhân  phải  hiểu  mình  là  phàm  phu  độn  căn,  không  tự  kiêu,  ngạo  nghễ,  không 

cậy mình thông minh, mà thật thà, chất phác tu hành, không mong ngóng trở thành 

bậc thông gia diễn giảng Phật pháp hoạt bát hòng phô tài thế trí biện thông, đến nỗi 

không có sự tu tập thật hạnh. 

30 Chết lòng niệm Phật (tử tâm niệm Phật): Ý nói chỉ còn một bề chuyên niệm Phật, 

cầu  vãng  sanh,  tin  sâu,  nguyện  chắc,  không  mong  ngóng,  tìm  kiếm  quẩn  quanh, 

không cầu phước báo nhân thiên, không tham học rộng nghe nhiều để biện luận cho 

lưu loát, chứ không thực tu. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  64  

được vãng sanh Tây Phương, nhưng bậc đại thông gia thông Tông thông 

Giáo sâu  xa vẫn  không được hưởng lợi  ích  ấy!  Sao  ông  lại xem  đó  là 

điều tiếc nuối vậy?  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Trả 

 lời thư cư sĩ Niệm Phật)  

* Ông hai mươi mốt tuổi, biết làm văn, làm thơ, chính là đời trước có 

thiện  căn,  nhưng  hãy  nên  khiêm  tốn  náu  mình,  đừng  cậy  thông  minh 

khinh  người!  Học  vấn  càng  rộng  rãi,  càng  cảm  thấy  không  đủ  thì  sự 

thành tựu sau này sẽ khó thể suy lường được! Mười năm trước, pháp sư 

Đế Nhàn có một đồ đệ tên Hiển Ấm là người cực thông minh, xuất gia 

năm  mười  bảy,  mười  tám  tuổi,  nhưng  khí  lượng  quá  nhỏ,  không  chịu 

thua kém một chút nào! Lần đầu tiên giảng Tiểu Tòa31 xong, lễ sư phụ, 

sư  phụ  trọn  chẳng  chê  ông  ta  giảng  không  hay,  chỉ  nói  âm  thanh  quá 

nhỏ. Do  một  câu nói  ấy  liền ngã  bệnh, mà  ngài  Đế  Nhàn  là  người  một 

mực làm cho ông ta thường sanh tâm hoan hỷ. Vì thế, [Hiển Ấm] tánh 

kiêu ngạo tăng trưởng hằng ngày, hằng tháng. 

Sau  này,  Hiển  Ấm  qua  Nhật  Bản  học  Mật  Tông,  những  bài  viết 

nhằm  hoằng  dương  Mật  Tông  của  ông  ta  đều  gởi  đăng  trên  tờ  lâm  san 

của  Thượng  Hải  Cư  Sĩ  Lâm.  Ông  ta  tự  đặt  mình  vào  vị  trí  cao  cả,  cho 

rằng chỉ có ta là cao. Sau đó về nước, đến chùa Quán Tông32 thăm thầy. 

Ngài Đế Nhàn nói: “Ông thanh danh rất lớn, tiếc là chưa thật sự dụng 

công, hãy  nên bế  quan ba  năm  để  dụng  công thì  mới  nên”. Ông  ta vừa 

nghe câu nói ấy như dao cứa tim, ngay bữa ấy liền sanh bệnh. Ngày hôm 

sau ôm cơn bệnh đi qua Thượng Hải Cư Sĩ Lâm, được hơn một năm liền 

mất. 

Ông  ta  mất  không  lâu,  Quang  đến  chùa  Thái  Bình  ở  Thượng  Hải, 

một thành viên của Cư Sĩ Lâm là Châu Thạch Tăng đến thăm, hỏi tình 

hình lúc Hiển Ấm mất, [ông Châu] nói: “Hồ đồ! Phật chẳng niệm được, 

mà  chú  cũng  chẳng  niệm  được  luôn!”  Đấy  chính  là  hạng  đại  pháp  sư 

hiển  mật  viên  thông,  tự  cảm  thấy  trong  đời  không  có  ai  sánh  bằng,  do 

không tự lượng, cậy vào huệ căn đời trước, thành ra mới hai mươi hai, 



31 Giảng Tiểu Tòa là một hình thức tập giảng. Trong một buổi giảng Tiểu Tòa chỉ có 

thầy và các đồng học tham dự hầu rút kinh nghiệm diễn giảng. 

32 Chùa Quán Tông thuộc thành phố Ninh Ba, vốn có tên là Thập Lục Quán Đường, 

được xây  dựng vào thời  Nguyên Phong  (1078-1085) đời  Bắc Tống, vốn là nơi  tỳ-

kheo Giới Nhiên tu quán tưởng Niệm Phật, quyên mộ dựng ra chùa này, gồm hơn 

mười sáu gian. Ngài Đế Nhàn trụ trì chùa này từ năm 1912, đổi tên chùa thành Quán 

Tông, biến thành một đạo tràng chuyên hoằng dương Thiên Thai Tông. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  65  

hai mươi ba tuổi đã đoản mạng, chết thành con quỷ hồ đồ, chẳng đáng 

buồn quá đỗi ư? Nếu như Hiển Ấm chẳng tự cao, khiêm tốn náu mình thì 

e  rằng  những  học  giả  Trung  Quốc  chưa  chắc  trỗi  hơn  ông  ta  được! 

Quang thương Hiển Ấm do đó mà chết nên lấy chuyện xe trước [bị đổ] 

để làm gương cho ông.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, 

 Thư trả lời cư sĩ Du Hữu Duy)  

*  Tiên  sinh  Trần  Kiếm  Đàm  tin  nhân  quả,  tính  muốn  nêu  rõ  [nhân 

quả], nhưng lại không chịu niệm Phật, ấy chính là tập khí của văn nhân! 

Thuở trước, tổ Huệ Viễn do thấy Đào Uyên Minh33 bụng dạ trống rỗng, 

khoảng khoát, có thể học đạo, liền mời dự vào Liên Xã. Nhưng ông ta 

lấy rượu làm tánh mạng, biết Phật môn cấm rượu, chẳng dám nhận lời 

mời, nên nói: “Cho tôi uống rượu thì tôi đến”. Tổ Huệ Viễn tâm đại từ bi 

bèn chấp nhận. Ông ta đến niệm Phật được ba ngày, cau mày bỏ đi, do 

chỉ có thể buông xuống, chẳng thể đề khởi! Như bọn ông Kỷ Văn Đạt, 

Viên Tử Tài34 đều cùng một bệnh. Họ Kỷ, họ Viên khá tin tưởng nhân 

quả, thường hay ghi chép sự thật cảm ứng trong Phật pháp, nhưng đều 

chưa từng lắng lòng nghiên cứu, nên những lời luận định phần nhiều đều 



33 Đào Uyên Minh (365-427), tên thật là Đào Tiềm, Uyên Minh là tên tự. Có thuyết 

lại nói ông ta vốn tên thật là Uyên Minh, tên tự là Nguyên Lượng, sau sang đất Tống 

bèn đổi tên thành Đào Tiềm. Từ đời Đường, do kỵ húy Đường Cao Tổ (Lý Uyên, 

cha  Đường  Thái  Tông)  nên  Đào  Uyên  Minh  thường  bị  viết  trại  thành  Đào  Thâm 

Minh hoặc Đào Tuyền Minh. Ông Đào tự xưng hiệu là Ngũ Liễu Tiên Sinh, vốn là 

người xứ Tầm Dương (nay thuộc huyện Cửu Giang, tỉnh Giang Tây) là một nhà văn 

học lỗi lạc thời Tấn, có rất nhiều bài thơ được truyền tụng trong đời. 

34 Kỷ Văn Đạt (1724-1805), tên thật là Kỷ Quân, tự Hiểu Lam, thụy hiệu là Văn Đạt, 

người huyện Hiến, tỉnh Hà Bắc, rất thông minh, văn tài lỗi lạc, làm quan đến chức Lễ 

Bộ Thượng Thư Hiệp  Biện Đại  Học Sĩ  thời Càn  Long, rất  được vua hâm  mộ. Ông 

chính là người làm công tác Tổng Toản Tu (tổng biên tập) bộ Tứ Khố Toàn Thư Hội 

Yếu. 

Viên Tử Tài (1716-1797), tên thật là Viên Mai, hiệu Tử Tài, bút hiệu Tùy Viên Lão 

Nhân,  người  Hàng  Châu,  tỉnh  Chiết  Giang.  Từng  ra  làm  quan,  nhưng  do  tính  tình 

phóng khoáng bèn từ quan, trở về sống trong núi Tiểu Thương thuộc Nam Kinh, lập 

ra vườn cảnh, đặt tên là Tùy Viên để xướng họa, ăn nhậu, trước tác và nghiên cứu 

ẩm thực. Ông làm thơ rất hay, văn chương rất ưu nhã. Ông lại soạn riêng một cuốn 

sách  ghi  chép  những  món  ăn  ngon  và  cách  nấu  nướng  chúng  đặt  tên  là  Tùy  Viên 

Thực Đơn. Cuốn sách này cho đến tận giờ vẫn được coi là một trong những tác phẩm 

nổi tiếng về nghệ thuật ẩm thực cổ Trung Quốc. Thậm chí, người Nhật còn cho dịch 

ra Nhật ngữ và tái bản nhiều lần. Cũng giống như Kỷ Hiểu Lam, họ Viên rất thông 

hiểu và hâm mộ đạo Phật, nhưng do quen thói phóng túng, thích ngâm vịnh, ăn uống, 

xướng họa, thù tạc nên rốt cuộc cả hai ông đều không thể nào tu tập được 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  66  

là bàn về chuyện thực hành bề ngoài. Ông Viên thoạt đầu báng Phật, về 

sau  lại  tin  Phật,  tuy  tin  nhưng  chẳng  thể  nghiên  cứu,  tu  trì,  đó  gọi  là 

“thông minh văn tự chướng”. Ông Trần sẽ có ngày thiện căn phát hiện, 

chưa chắc đã suốt đời như thế.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển 

 Thượng, Thư gởi cư sĩ Ngụy Mai Tôn - 10)  

*  Ở  ngân  hàng, trong  hết thảy  mọi  lúc, ông phải chú  tâm  cẩn  thận, 

đừng học thói ăn nói lớn lối, chẳng tích cực dốc lòng vào mọi chuyện 

nhỏ nhặt. Phải biết thái độ ấy là thái độ của kẻ bại hoại, bởi chưa làm 

chuyện lớn đã coi thường chuyện nhỏ, tưởng mình tài năng lớn lao, cớ gì 

phải ràng buộc bởi chuyện này? Phải biết đấy là mầm mống của phường 

hạ lưu dối mình, lừa người! 

Phàm  người  làm  việc  lớn,  quyết  chẳng  chịu  khinh  thường  chuyện 

nhỏ. Phàm ai khinh thường chuyện nhỏ, chắc chắn chẳng thể đảm nhiệm 

chuyện lớn. Vì sao biết vậy? Do quân tử hành xử đúng với địa vị. Ông 

thuộc địa vị làm chuyện nhỏ, nhưng chẳng chịu trọn hết chức trách và 

bổn phận, cho rằng ta cần gì phải dụng tâm nơi chuyện này thì khi được 

làm chuyện lớn, kiêu căng, phóng túng, buông lung sẽ dấy lên, ấy là vì 

cội rễ chưa lập, do đâu mà cành nhánh tươi tốt, tỏa rộng cho được? Ví 

như một người có chút tài mọn, cũng có đôi chút tu trì, trong tâm bèn 

cảm thấy ta rất cao minh, tu trì dữ lắm. Do đó, cái tâm ngạo nghễ, ngã 

mạn sẽ chiêu khởi những oán gia đối đầu từng bị ta hãm hại trong đời 

trước nhập vào thân tâm hiện thời, đến nỗi tài chẳng thành gì, tu chẳng 

ra chi! Nếu kẻ ấy khiêm cung, hiếu thuận, do sức tu trì ấy sẽ tiêu diệt 

được túc nghiệp, tăng trưởng thiện căn, mai sau lâm chung sẽ vãng sanh 

Tây Phương, được lợi ích thật sự là siêu phàm nhập thánh. So với những 

kẻ  tự  lầm  lạc  ngạo  nghễ,  lợi  -  hại  nào  phải  chỉ  khác  biệt  như  trời  với 

vực!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng,  Thư gởi cư sĩ Châu 

 Pháp Lợi - 3) 

*  Ai  nấy  đều  có  điều  ưa  thích;  kẻ  chuộng  danh  xuông  ắt  sẽ  chẳng 

chú trọng lợi ích thật sự. Bà nội kế của ông tuy có mấy chục năm tu trì 

nhưng vẫn là một kẻ phàm tục, đối với việc vãng sanh sợ rằng càng khó 

khăn hơn nữa. Nhưng cũng có thể coi điều này như một mũi kim đâm 

vào đỉnh đầu người niệm Phật: Cần phải buông xuống hoàn toàn sự ham 

chuộng thể diện tốt đẹp thì mới là người thật sự niệm Phật. Quang cũng 

chẳng phải là bậc thánh nhân [có đủ] thần thông, chỉ có thể chí thành hồi 

hướng cho cụ, chẳng thể làm cho cụ quyết định được vãng sanh! 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  67  

Bà nội kế của ông hành trì đã quy về thuần nhất, nhưng trong lúc ấy, 

nói đến sự lợi ích cầu sanh Tây Phương [thì cụ] vẫn hơi hàm hồ, càng 

khó vãng sanh. Do có chút phước tu hành, chắc chắn đời sau bị phước 

làm mê, sẽ rộng tạo ác nghiệp. Đã tạo ác nghiệp, chắc chắn bị đọa mãi 

trong tam đồ ác đạo. Biết sự lợi - hại này rồi, hãy chớ si tâm vọng tưởng, 

luyến tiếc trần cảnh thế gian, chẳng nguyện vãng sanh.  (Ấn Quang Pháp Sư 

 Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Trả lời thư cư sĩ Niệm Phật)  

* Bà là một phụ nữ, do muốn học theo một trường phái văn chương 

nào đó, bèn muốn bái một đại văn gia làm thầy ư? Tôi dạy bà một cách 

giản tiện nhất: Mỗi ngày bà chí thành niệm Phật và niệm Quán Thế Âm, 

cầu  Phật,  Bồ  Tát  gia  bị  cho  bà  nghiệp  chướng  tiêu  trừ,  thiện  căn  tăng 

trưởng. Nếu được như thế thì vừa đọc sách của cổ nhân liền hiểu đạo lý, 

hiểu cách viết văn, do vậy chẳng cần phải bái sư học văn nữa! Hết thảy 

kinh,  hết  thảy  sách  đều  là  văn  chương.  Nếu  tâm  địa  mở  mang,  lo  chi 

chẳng  biết  cách  viết  văn!  Tâm  địa  chẳng  mở  mang,  dù  có  học  cũng 

chẳng  có  thành  tựu  lớn  lao!  (Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn  Sao  Tục  Biên,  quyển 

 Thượng, Thư gởi nữ sĩ Hoàng Châu Phước Thuần)  

* Nhận được thư, biết lòng Từ khá sâu; vì thế chẳng tiếc nhiều tiền, 

hễ thấy [con vật sắp bị giết] liền mua để thả, tôi cảm kích, bội phục cùng 

cực.  Nếu  nói  niệm  Đa  Bảo  Như  Lai  hoặc  Thất  Như  Lai35,  hoặc  Vãng 

Sanh Chú, hoặc Chuẩn Đề Chú, hoặc Đại Bi Chú thì đều được, há nên 

tụng chú do người đời soạn ra? Quang chẳng cho như vậy là đúng lắm! 

Các hạ đã hiểu sâu xa Phật lý, sao vẫn nghĩ những chú văn [do người đời 

soạn ra] ấy là hữu ích, còn những chú do đức Phật nói đâm ra chẳng có 

ích gì? Đấy cũng là tập khí trong đời trước tin đạo chẳng chuyên dốc mà 

ra.  (Hoằng Hóa Nguyệt San số thứ 7 - Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 

 2, Thư trả lời cư sĩ Dương Điển Thần - 2)  

* Chúng sanh tập khí quá sâu, muốn làm cho họ thay đổi thật chẳng 

dễ dàng. Cơ duyên niệm Phật của vợ chồng Tử Cần vẫn chưa chín muồi, 



35 Đây là danh hiệu của bảy đức Như Lai thường được xướng tụng trong khi thí thực 

hoặc cúng dường. Danh hiệu của bảy vị này xuất phát từ Diệm Khẩu Du Già Đà La 

Ni  Kinh,  gồm:  Bảo  Thắng  Như  Lai,  Đa  Bảo  Như  Lai,  Diệu  Sắc  Thân  Như  Lai, 

Quảng Bác Thân Như Lai, Ly Bố Úy Như Lai, Thế Gian Quảng Đại Oai Đức Tự Tại 

Quang Minh Như Lai và A Di Đà Như Lai. Nhưng theo nghi thức phổ biến hiện thời, 

danh hiệu của bảy vị  Như  Lai  là  Bảo Thắng Như  Lai,  Đa Bảo Như  Lai,  Diệu Sắc 

Thân Như Lai, Quảng Bác Thân Như Lai, Ly Bố Úy Như Lai, Cam Lộ Vương Như 

Lai và A Di Đà Như Lai. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  68  

chớ  nên  miễn  cưỡng!  Cư  sĩ  đã  lập  cách  huân  tập,  chắc  dần  dần  họ  sẽ 

sanh lòng tin. Một phụ nữ ở Tào Hành Trấn thuộc vùng phụ cận Thượng 

Hải  mỗi  khi  niệm  Phật  liền  bị  mẹ  chồng  chửi  mắng,  ngăn  cấm,  người 

con  dâu  ấy  vẫn  chẳng  thay  đổi.  Lâu  ngày  mẹ  chồng  cũng  niệm  Phật, 

cũng quy y. Nay thì bà cụ còn tinh tấn hơn con dâu nữa! Xin ông hãy từ 

từ, đừng sanh ưu phiền  (Hoằng Hóa Nguyệt San, số thứ 8 - Ấn Quang Pháp Sư 

 Văn Sao Tam Biên, quyển 2, Thư trả lời cư sĩ Phương Thánh Chiếu - 6)  

*  Con  người  hiện  thời  đa  số  tánh  tình  có  phần  mang  thói  ưa  khoe 

khoang,  lớn  lối;  [chẳng  hạn  như]  chưa  hoằng  pháp  nhưng  trước  hết  đã 

cầu tìm kinh điển chưa được dịch [sang tiếng Hán] ở ngoại quốc; vậy thì 

đối  với  những kinh đã  được dịch trong  nước,  có từng  nghiên  cứu  mỗi 

một kinh cho đến tột cùng hay chưa? Huống chi nếu đã nhận hiểu được 

một hai nghĩa lý trong kinh Phật sẽ liền có thể thượng hoằng hạ hóa! 

Huống nữa, [kinh Phật đã được dịch sang tiếng Hán] dẫu nhiều đến 

mấy ngàn quyển vẫn [cho rằng] chẳng đủ dùng, cứ muốn tìm tòi tại các 

nước thuộc Ấn Độ ư? Phàm với những kiểu đề xướng như vậy, Quang 

đều chẳng cho là đúng! Những ý kiến như vậy đều xuất phát từ thói ham 

cao, chuộng xa, thấy khác lạ, nghĩ đi tận đâu đâu, hòng khiến cho mình 

được nổi bật lên giữa mọi người; nếu người ta nói sao mình cũng nói hệt 

như vậy thì chẳng đáng gọi là kỳ lạ, đâu thể hiện được bản lãnh của ta! 

 (Hoằng Hóa Nguyệt San, số thứ 13 - Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 

 1, Thư trả lời cư sĩ Diệp Ngọc Phủ) 

* Ông gởi thư đến lời lẽ khá khẩn thiết, nhưng vẫn còn có tập khí 

khinh Tăng mạn pháp. Tập khí ấy thật sự chướng ngại cho việc học đạo. 

Nếu đích thân đến quy y, [pháp sư truyền giới] thăng tòa [thuyết giới] thì 

phải dập đầu chừng hai mươi, ba mươi lượt trở lên; dẫu nói dễ dãi thì 

cũng phải dập đầu mấy lượt. Ông gởi thư xin quy y, chỉ nói “chắp tay 

khải thỉnh” rồi thôi. Chắp tay vái chào là nghi thức giữ lễ của người đi 

đường hỏi thăm đường. Ông muốn quy y Tam Bảo để giúp cho chuyện 

liễu sanh thoát tử, lại muốn báo đáp ân đức của hiền thê và độ thoát hết 

thảy chúng sanh. Kỳ vọng rất lớn, nhưng lại khuất mình rất ít, hơi mắc 

nỗi tệ “nhân quả chẳng phù hợp”! 

Xưa kia, hoàng đế Thuận Trị viết thư cho môn nhân của Ngọc Lâm 

quốc sư còn dùng [từ ngữ]  “pháp đệ Hành Si hòa-nam36”  (Hành Si là pháp 

danh của Thuận Trị). Đem đây - kia so sánh nhau, chẳng khác biệt như trời 



36 Hòa nam (Vandanam) có nghĩa là kính lễ, quy kính. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  69  

với đất ư? Quang hoàn toàn chẳng phải vì cầu người khác cung kính mà 

nói như vậy. Nếu dựa theo lý tánh thì cố nhiên không có tướng nhân  - 

ngã để được, huống chi từ vô thủy đến nay, lần lượt làm cha mẹ, anh em 

v.v…  của  nhau,  tương  lai  đều  cùng  thành  Phật  để  độ  chúng  sanh!  Do 

vậy,  nói:   “Hết  thảy  chúng  sanh  đều  là  cha  mẹ  trong  quá  khứ,  là  chư 

 Phật  trong  vị  lai” ,  cung  kính  còn  không  xuể,  sao  còn  dám  trách  móc 

những thiếu sót của người ta ư? Nhưng duy trì Phật pháp mà không lập 

ra nghi lễ nghiêm túc thì không sao khiến cho người khác sanh lòng kính 

ngưỡng,  tận  lực  tu  trì  được!  Do  vậy,  trong  Luật  [quy  định]   “hễ  thỉnh 

 pháp mà thiếu nghi thức cung kính thì chẳng nói!”   

Ngài Thường Bất Khinh thấy người khác liền lễ bái, người ta dùng 

roi, gậy, ngói, đá đánh, ném, vẫn chạy tránh ra xa lễ bái, đấy chính là căn 

cứ trực tiếp trên bản thể để gieo chủng tử, chứ không phải là lề lối duy 

trì pháp đạo của kẻ phàm phu. Chỉ sợ ông chấp vào danh nghĩa ấy, cho là 

cái  nhìn  của  Quang  hẹp  hòi,  nên  mới  trình  bày  đại  lược  cùng  ông,  đó 

cũng là một cách để trừ khử phiền não vậy! Mạn là căn bản phiền não, 

học Phật dùng cách này đối trị phiền não hữu ích lắm, cho nên chẳng thể 

không bảo cùng ông.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư 

 trả lời cư sĩ Trần Dật Hiên)  

* Quán Thế Âm Bồ  Tát thệ nguyện rộng sâu, theo tiếng cứu khổ37. 

Nếu gặp phải những hoạn nạn như đao binh, nước, lửa, đói kém, sâu rầy, 

châu chấu, ôn dịch, hạn hán, lụt lội, giặc cướp, oan gia, ác thú, rắn độc, 

ác quỷ, yêu mị, bệnh tật do oán nghiệp, tiểu nhân hãm hại…. mà có thể 

phát tâm sửa lỗi hướng thiện, tự lợi lợi người, chí thành khẩn thiết niệm 

Quán Thế Âm, niệm niệm không gián đoạn, chắc chắn sẽ được Ngài từ 

bi  che  chở,  chẳng  bị  nguy  hiểm  gì.  Nếu vẫn  giữ  tấm  lòng  chẳng  lành, 

dẫu  có  xưng  niệm,  chẳng  qua  chỉ  tạm  gieo  căn  lành  cho  vị  lai,  chẳng 

được cảm ứng trong hiện thời. Bởi lẽ Phật, Bồ Tát đều là thành tựu thiện 

niệm  cho  người,  trọn  chẳng  thành  tựu  ác  niệm  cho  người.  Nếu  chẳng 

phát tâm sửa lỗi hướng thiện, lầm lạc muốn niệm danh hiệu Phật, Bồ Tát 

để mong thành tựu ác sự cho mình thì quyết định không được cảm ứng, 

chớ có dấy lên cái tâm điên đảo ấy! 



37 Tầm thanh cứu khổ: Quán Thế Âm Bồ Tát quán sát tiếng kêu cầu cứu khổ cứu nạn 

của chúng sanh trong mười  phương pháp  giới  bèn tùy thuận cơ  nghi  hiện thân cứu 

độ. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  70  

Niệm Phật khẩn yếu nhất là giữ vẹn luân thường, trọn hết bổn phận, 

dứt  lòng  tà,  giữ  lòng  thành,  đừng  làm  các  điều  ác,  vâng  làm  các  điều 

thiện, giữ tấm lòng tốt, nói lời tốt lành, làm chuyện tốt đẹp. Có sức làm 

được thì tích cực làm, chẳng thể làm được thì cũng phải phát thiện tâm 

ấy, hoặc khuyên người có sức làm, hoặc thấy người khác làm bèn phát 

tâm hoan hỷ, thốt lời khen ngợi thì cũng là thuộc về công đức nơi tâm và 

miệng. Nếu chẳng thể tự làm được, thấy người khác làm bèn sanh ganh 

ghét, liền thành ra tâm hạnh tiểu nhân gian ác, chắc chắn bị tổn phước, 

giảm thọ, chẳng được kết quả tốt lành, hãy nên thống thiết răn dè. Chẳng 

được làm chuyện giả dối để được tiếng, buôn danh chuốc dự, tâm hạnh 

ấy quả thật bị thiên địa, quỷ thần đều cùng ghét. Nếu có thì phải sửa đổi, 

nếu  không  thì  càng  thêm  cố  gắng.  (Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn  Sao  Tục  Biên, 

 quyển Thượng, Một lá thư gởi khắp)  

*  Người  tu  hành  tâm  chớ  nên  lệch  lạc.  Nếu  lệch  lạc  chắc  sẽ  mắc 

bệnh. Thân thể yếu đuối thì hãy nên lắng lòng chánh niệm để tâm thần 

chẳng rong ruổi theo bên ngoài, tâm tự quy nhất thì thân cũng dần dần 

được  yên  ổn,  khỏe  mạnh.  Nếu  muốn  được  vãng  sanh  mà  tâm  này  kết 

chặt chẳng cởi gỡ được, chắc sẽ dấy lên ma sự. Mặc cho nghiệp đến - đi, 

chính mình tự trấn định. Nếu muốn được [thành tựu] ngay, sẽ như dưa 

chưa chín đã hái trước, há còn dùng được nữa hay chăng? 

Ông bạn X… nọ thần kinh suy nhược, một là do tham sắc, hai là do 

quá  mức  vọng tưởng  muốn làm  chuyện  sức  mình không thể  làm  được 

mà ra. Nếu cởi gỡ được hai điều này, bệnh sẽ tự lành. Nếu không, sau 

này bị mất trí phát cuồng cũng chẳng biết chừng!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn 

 Sao Tục Biên, quyển Thượng, Trả lời thư cư sĩ Niệm Phật ) 

* Đoạn trừ dâm niệm, sân niệm thật chẳng dễ dàng gì. Nếu chẳng có 

sở chứng, quyết chẳng thể rốt ráo thanh tịnh! Như  mười hai câu trong 

sách Cảm Ứng Thiên:  “Kiến nhân chi đắc, như kỷ chi đắc”  (Thấy người 

khác đạt được điều gì, giống như chính mình đạt được) v.v… nếu có thể 

đối với mỗi chuyện đều có thể xét soi tự tâm, dẫu [tâm] chưa thể thuần 

ngay, vẫn có thể thường được như vậy. Nhan Tử (Nhan Uyên) ba tháng 

chẳng trái nghịch điều nhân, nhưng vẫn hơi bị gián đoạn, chưa thể hoàn 

toàn  hòa  lẫn  thành  một  khối  với  lòng  nhân  được.  Mong  thành  thánh 

thành hiền là do con người tự gắng sức. Nếu phóng túng thì sẽ chẳng thể 

nào diễn tả được, giống như những kẻ “vì nước vì dân” hiện thời vậy! 

Chẳng đáng buồn ư?  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Trả 

 lời thư cư sĩ Niệm Phật ) 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  71  

*  Trong  cõi  đời  gần đây, bọn  thiếu  niên  do  tình  dục quá nặng, nên 

buông lung chơi bời, hoặc mê mệt thê thiếp, hoặc do ý chuyên nghĩ đến 

điều dâm mà tinh thần ngầm bị tổn thương, hoặc thủ dâm để rò rỉ, phung 

phí thứ quý báu nhất. Do vậy, thân yếu, tâm hèn, chưa già đã suy; học 

vấn, sự nghiệp đều chẳng thành tựu. Thậm chí con cái sanh ra đều bấy 

bớt hoặc khó khôn lớn, thành người được! Mà thọ mạng của chính mình 

cũng khó thể  dài lâu  như trong số  mạng đã định,  chẳng đáng  buồn  ư? 

 (Hoằng Hóa Nguyệt San kỳ thứ hai - Ấn Quang Văn Sao Tam Biên, quyển 2, Thư trả 

 lời cư sĩ Vĩnh Nghiệp)  

 

3. Bàn về chuyện giữ gìn tấm lòng, lập phẩm đức  

* Người niệm Phật phải hiếu dưỡng cha mẹ, phụng sự sư trưởng (tức 

thầy dạy ta và những vị có đạo đức), từ tâm không giết (nên ăn chay trường, hoặc 

ăn chay kỳ. Nếu chưa dứt được ăn mặn thì đừng đích thân giết), tu Thập Thiện 

nghiệp (tức là thân chẳng làm chuyện sát sanh, trộm cắp, tà dâm; miệng chẳng nói 

dối, thêu dệt, nói đôi chiều, nói lời ác; tâm chẳng khởi niệm tham dục, nóng giận, 

ngu si).  Lại còn phải cha nhân từ, con hiếu thuận, anh nhường, em kính, 

chồng hòa, vợ thuận, chủ nhân từ, tớ trung thành, nghiêm túc tận hết bổn 

phận của chính mình. Chẳng cần biết người khác có trọn hết bổn phận 

đối với ta hay không, ta phải luôn trọn hết phận ta. Nếu có thể đối với 

gia đình và xã hội trọn hết tình nghĩa, tận hết bổn phận thì gọi là “thiện 

nhân”. Thiện nhân niệm Phật cầu sanh Tây Phương, chắc chắn khi lâm 

chung liền được vãng sanh bởi tâm hợp với Phật, nên cảm được Phật từ 

tiếp dẫn. Nếu tuy thường niệm Phật, nhưng tâm chẳng nương theo đạo, 

hoặc đối với cha mẹ, anh em, thê thiếp, con cái, bạn bè, xóm làng chẳng 

thể tận hết bổn phận thì tâm đã trái nghịch Phật, khó thể vãng sanh! Do 

tự tâm phát sanh chướng ngại, Phật cũng không có cách nào rủ lòng từ 

tiếp dẫn được!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Một lá thư 

 gởi khắp)  

*  Người  học  Phật  nên  giữ  tấm  lòng  tốt  lành,  nói  lời  tốt  lành,  làm 

chuyện tốt lành. “Giữ tấm lòng tốt lành” là phàm những ác niệm nghịch 

trời trái lý, tổn người lợi mình v.v... đều chẳng cho khởi lên. Nếu khởi 

lên bèn lập tức sanh lòng hổ thẹn, sám hối khiến cho nó tiêu diệt ngay. 

Phàm những tâm hiếu, đễ, trung, tín, lễ, nghĩa, liêm, sỉ, lợi người, lợi vật 

đều thường gìn giữ, hễ có sức làm được bèn sốt sắng làm. Chẳng thể làm 

thì  tâm  cũng  thường  nghĩ  đến  điều  ấy.  “Nói  lời  tốt  lành”  là  phải  nói 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  72  

những lời có ích cho người, hữu ích cho vật; chứ không phải là muốn 

cho người khác nghe xong vui sướng mà gọi là lời tốt lành! Như giáo 

huấn con cái và khuyên người làm lành, khuyên người kiêng ác, khuyên 

người giữ vẹn luân thường, khuyên người tu phước v.v… “Làm việc tốt 

lành” là tích cực làm những chuyện hiếu dưỡng cha mẹ, tôn kính anh, 

hòa thuận với họ hàng, sửa đổi phong tục [cho tốt đẹp hơn]. Phàm tụng 

kinh, lễ Phật, niệm Phật, bái sám, các Phật sự đều phải [thực hiện bằng] 

thân tâm cung kính!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư 

 răn nhắc những người mới phát tâm học Phật ở quê tôi) 



*  Học  thánh,  học  Phật  đều  lấy   “giữ  vẹn  luân  thường,  trọn  hết  bổn 

 phận, dứt lòng  tà, giữ  lòng  thành, đừng làm  các điều  ác, vâng  giữ  các 

 điều  lành”   làm  gốc.  Lại  còn  phải  giữ  phận  khiêm  nhường,  ẩn  giấu  tài 

năng, noi theo cổ nhân, tận tụy dõi theo đường lối thực tiễn. Làm được 

như vậy thì học vấn lẫn phẩm hạnh đều vượt trỗi những kẻ tầm thường. 

Thông thường  những  kẻ  thông  minh  đều kiêu  căng, khoe  khoang,  phô 

tài, chua ngoa, khắc bạc, tâm hoàn toàn thiếu sự hàm dưỡng; kẻ ấy nếu 

không suốt đời trắc trở, ắt sẽ chết yểu lúc trẻ!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao 

 Tục Biên, quyển Thượng, Thư trả lời cư sĩ Từ Thư Dung)  

* Tám chữ  “hiếu, đễ, trung, tín, lễ, nghĩa, liêm, sỉ”  chính là quy củ, 

mực thước để làm người. Nếu ai chẳng tận sức nơi tám chữ ấy chính là 

đã mất đi tám chữ. Tám chữ đã mất thì là loài cầm thú đội mũ mặc áo! 

Người tuổi còn trẻ thì cái khó chế ngự nhất là tình dục. Thế đạo hiện thời 

chuyên lấy việc hướng dẫn khêu gợi dâm dục làm mục đích. Các con tuy 

có âm đức của tổ tiên, chẳng đến nỗi sa đà lắm, nhưng cần phải dè dặt tự 

giữ  gìn  mới  hòng  chẳng  thẹn  với  cha  ông.  Nếu  chẳng  dốc  sức  tạo  lập 

phẩm  hạnh, bị dâm  dục  khống  chế, sau này  quyết  định  chẳng  có thành 

tựu,  hoặc  đến  nỗi  đoản  mạng  mà  chết.  Nay  ta  gởi  cho  các  con  hai  bộ 

Lịch  Sử  Thống  Kỷ  –  đây  là  những  chuyện  nhân  quả  báo  ứng  rõ  ràng 

trích  từ  hai  mươi  bốn  bộ  sử  ra,  hai  cuốn  Gia  Ngôn  Lục  –  đây  chính  là 

đạo trọng yếu để học Phật, là quy củ thường hằng để tu thân, hãy nên 

đọc kỹ! 

Câu “nam-mô A Di Đà Phật” như đã nói chính là diệu pháp để tiêu 

nghiệp  chướng,  chuyển  phàm  thành  thánh,  nếu  có  thể  thường  niệm  thì 

tâm địa tự nhiên mở mang, thông suốt, tri kiến tự trở về chánh lý, học 

hành, làm việc đều có lợi ích lớn. Huống hồ nay đang lúc thế đạo hoạn 

nạn, niệm Phật sẽ có thể gặp dữ hóa lành, gặp nạn trở thành chuyện may, 

lợi ích chẳng thể nói trọn hết, các con hãy nên hành theo Gia Ngôn Lục. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  73  

Đọc Thọ Khang Bảo Giám, Thanh Niên Bảo Thân v.v… thì chẳng đến 

nỗi buông lung theo tình dục hoặc thủ dâm. Thiếu niên hiện thời quá nửa 

mắc chứng thủ dâm. Đấy thật sự là một con dao thật sắc giết hại cái thân 

vậy, hãy nên đau đáu răn dè! 

Anh các con là Đức Tấn mong mỏi các con sẽ do Phật pháp mà giữ 

vẹn  hạnh  nhà  Nho,  đã  sớm  xin  Quang  viết  thư  khuyên  lơn  các  con. 

Quang  sợ  các  con  bị  nhiễm  theo  trào  lưu  thời  thượng,  trái  nghịch  với 

Phật, uổng phí tâm ta, vô ích cho các con, nên không viết thư ngay. Nay 

các con đã biết tấm lòng sâu đậm của anh mình, gởi thư xin dạy dỗ, nên 

ta chỉ nói những điều khẩn yếu. Những điều khác hãy tự mình chịu tận 

lực thực hiện, lâu ngày sẽ chẳng khó gì mà dần dần biết được! Phải biết 

con người và trời đất cùng xưng là Tam Tài. Trời đất cao dầy ai có thể 

biết được; con người với tấm thân sáu thước sao lại có thể cùng trời cao 

đất  dầy  khôn  lường  cùng  xưng  [là  Tam  Tài]  cho  được?  Ấy  là  vì  con 

người có thể kế tục bậc thánh đời xưa, mở lối cho hàng hậu học đời sau, 

dự phần vào cuộc sanh thành, dưỡng dục của trời đất vậy. 

Con  người  không  thể  giữ  vẹn  luân  thường,  trọn  hết  bổn  phận,  dứt 

lòng tà, giữ lòng thành, đừng làm các điều ác, vâng làm các điều lành thì 

đã  mất  cái  danh  nghĩa  con  người,  huống  hồ  kẻ  chuyên  ôm  lòng  mưu 

mẹo, dối trá, ỷ mạnh nuốt yếu ư? Người như thế còn thua kém sài lang, 

hổ,  báo,  rắn  độc,  rết  dữ  nữa,  còn  có  thể  gọi  là  người  được  ư?  Thường 

nghĩ  đến  lời  ta  đừng  quên  thì  sẽ  dần  dần  tự  có  thể  dự  vào  bậc  thánh, 

hưởng được phước nhân từ, sống thọ.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, 

 quyển Thượng, Trả lời thư cư sĩ Ninh Đức Hằng và Ninh Đức Phục)  

* Những người cùng một sắc áo với tôi hãy thường nghĩ  “ta là đệ tử 

 Phật phải nên hoằng dương sự giáo hóa của đức Phật, giáo hóa chúng 

 sanh để làm cầu bến cho cõi đời, báo ân đức của Phật”.  Nếu chính mình 

vẫn chẳng tự gắng sức thì hóa ra đã tạo căn cứ cho những kẻ đuổi Tăng 

chiếm đoạt tài sản [biện minh cho hành động của chúng], bị kẻ tại gia 

chuyên ròng tu hành coi thường, há chẳng phải là tự mình chuốc lấy nỗi 

lo hay sao? Con người ai mà không mong được người khác tung hô, nếu 

chẳng gắng sức tu trì thì chính là tự chuốc lấy sự chán ghét. 

Phật pháp chẳng thể bị bại hoại bởi thiên ma, ngoại đạo, mà chỉ  bị 

bại  hoại  bởi  tăng  sĩ  không  tuân  phụng  giáo  pháp  và  giới  luật  của  đức 

Phật! Ví như trùng trên thân sư tử tự ăn thịt sư tử. Chỉ vì thánh mất niệm 

thành cuồng, cuồng khắc chế được ý niệm bèn thành thánh, con người ai 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  74  

cũng có thể là Nghiêu - Thuấn, ai cũng có thể thành Phật, điều đáng quý 

là tự gắng sức vậy!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Hạ, Lời thông 

 cáo nhún nhường của hội Phật giáo Ngô huyện tỉnh Giang Tô dành cho Tăng chúng 

 các tự viện)  

4. Chỉ dạy quy củ thơm thảo trong chốn Thường Trụ  

 

* Linh Nham38 là đạo tràng cổ đã một ngàn một trăm năm, sau cơn 

biến  loạn  trở  thành  chốn  hoang  tàn.  Tuy  còn  một  ít  kiến  trúc,  nhưng 

không  có  người  chống  đỡ,  vẫn  suy  tàn  như  cũ.  May  là  vào  cuối  thời 

Quang Tự, vị đại hộ pháp họ Nghiêm nghe tiếng thầy Chân39 bèn nghênh 

thỉnh; ấy là vì mong Sư sẽ khôi phục đạo tràng vậy. Thầy Chân tuy tiếp 

nhận,  hiềm  rằng  các  sự  ràng  buộc,  chẳng  thể  đích  thân  trụ  trì.  Năm 

ngoái,  Giới  pháp  sư40  đến  đây,  Sư  mừng  tìm  được  người  bèn  giãi  bày 

mọi  lẽ,  đích  thân  đưa  lên  núi  để  làm  Trụ  Trì.  Lại  còn  thỉnh  vời  quan 

viên, thân sĩ, lên tiếng minh xác biến chùa này thành chốn thập phương 

thường  trụ.  Thầy  Giới  phẩm  đức,  học  nghiệp,  tiếng  tăm  đều  xuất  sắc, 



38  Chùa  Linh  Nham  tên  gọi  đầy  đủ  là  Linh  Nham  Sơn  Tự,  thuộc  Ngô  Huyện,  Tô 

Châu. Khởi đầu từ Tư Không Lục Ngoạn biến nhà riêng thành chùa, nhưng rất nhỏ. 

Đến niên hiệu Thiên Giám (502-519) thời Lương Vũ Đế, chùa mới được mở rộng và 

mang tên là Tú Phong Tự. Theo kinh Đại Ai (ngài Trúc Pháp Hộ dịch), đây chính là 

đạo tràng ứng hóa của Trí Tích Bồ Tát. Vào thời Thiên Bảo (742-755) đời Đường 

Huyền Tông, tổ trung hưng tông Thiên Thai là ngài Đạo Tuân từng tu Pháp Hoa tam-

muội tại chùa này. Đầu đời Tống, chùa trở thành học viện giới luật của Luật Tông. 

Vào thời Nguyên Phong (1078-1085), chùa trở thành thiền viện. Chùa bị cháy rụi chỉ 

còn sót lại một cái tháp đá vào năm Vạn Lịch 18 (1600) đời Minh Thần Tông. Sau 

khi được trùng tu, chùa lại bị loạn quân Thái Bình Thiên Quốc đốt phá một lần nữa. 

Mãi đến năm Tuyên Thống thứ ba (1911), hòa thượng Chân Đạt mới đứng ra dựng 

lại chùa như hiện nay. 

39 Thầy Chân (Chân sư) ở đây chính là hòa thượng Chân Đạt, vị trụ trì có công đứng 

ra trùng tu Linh Nham vào năm Tuyên Thống thứ ba (1911). 

40 Pháp sư Giới Trần (1878-1948) là người xứ Hán Xuyên, tỉnh Hồ Bắc, họ Khưu, tự 

là  Địch  Ngô,  xuất  gia  năm  mười  chín  tuổi,  chuyên  tu  khổ  hạnh,  sống  trong  núi 

Chung  Nam,  toàn  tâm  toàn  ý  tu  Thiền.  Sau  Sư  chuyên  tu  niệm  Phật.  Dưới  thời 

Quang  Tự,  Sư  vào  núi  Kê  Túc  ở  Vân  Nam  chuyên  tu  pháp  Ban  Châu  Niệm  Phật. 

Năm Dân Quốc thứ ba (1914), Sư đến mở Hoa Nghiêm Đại Học tại Hàng Châu. Về 

sau, Sư bế quan tại chùa Phật Thản ở Thường Thục, ngầm tu Tịnh nghiệp. Năm Dân 

Quốc thứ chín  (1920), cùng với  các vị  Liễu Trần, Từ  Châu v.v… lập  Hoa Nghiêm 

Đại  Học  tại  chùa  Cửu  Liên  ở  Hán  Khẩu.  Sư  từng  đảm  nhiệm  Trụ  Trì  chùa  Linh 

Nham một thời gian. Sư thị tịch vào năm Dân Quốc 37 (1948) tại chùa Cùng Trúc ở 

Côn  Minh,  thọ  71  tuổi,  pháp  lạp  53  năm.  Trước  tác  gồm  Hoa  Nghiêm  Nhất  Trích, 

Hoa Nghiêm Thất Xứ Cửu Hội Đồ, Liên Xã Minh Huấn, Tịnh Tông Yếu Ngữ v.v…  

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  75  

thật  đáng  làm  khuôn  phép  cho  hàng  hậu  học.  Nay  thầy  đã  đáp  ứng  lời 

thỉnh cầu [thuyết giảng một thời gian tại] Ngu Sơn, ông hãy nên hết sức 

gắng công thay thầy Giới lãnh chúng tu trì, chớ nên lẩn tránh, lười nhác, 

mong được an nhàn. 

Phàm những ai đến núi này ở lại đều là người phát tâm tu đạo, ai nấy 

đều phải tích cực dụng công, khuyến khích, cổ vũ lẫn nhau, hòng được 

sự  lợi  ích  “lệ  trạch”41,  chẳng  được  rong  chơi,  chuyện  gẫu,  cũng  như 

chẳng  tuân  theo  quy  củ  nhà  chùa,  tự  làm  theo  ý  mình.  Chùa  này  đã  là 

chùa thập phương, con cháu của Tam Thánh Đường42 sống ở đây cũng 

phải tu chung với đại chúng, đều cùng hưởng nhọc nhằn hay nhàn nhã, 

đều đồng cam cộng khổ. Nếu không, sẽ trở thành kẻ quấy loạn Thường 

Trụ, khinh dối thầy Chân. Đã là đồ đệ của thầy Chân thì hãy nên vô cùng 

đúng pháp để khỏi đến nỗi vì chính mình chẳng đúng pháp mà khiến cho 

người ta nói động đến thầy Chân. Nay dạy giản lược đại khái để làm căn 

cứ hòng duy trì tiền đồ vậy:  



1) Thời thế bất ổn, chỉ nên nhất tâm tu đạo, chớ nên vọng động tính 

xây dựng. Nếu bất đắc dĩ thì chỉ nên xây dựng thêm nho nhỏ, cốt vừa đủ 

dùng  là  được,  chớ  nên  xây  cất  nhiều,  mong  cho  thật  rộng  lớn.  Không 

những vì tài lực không đủ mà còn là để khỏi vì lẽ đó mà bị chuốc họa! 



2) Đường đời gian nan, cơm áo ai nấy đều nên tiết kiệm. Chi phí 

cho  Thường  Trụ  phải  dựa  theo  thâu  nhập  mà  chi  tiêu.  Nếu  chẳng  tiết 

kiệm, sau này khó duy trì được. Tất cả các khoản thâu vào, chi ra đều 

phải phân minh, chớ nên mua sắm những vật phù phiếm, xa hoa: Một là 

phí tiền, hai là chuốc lấy tiếng chê bai. Phải dành dụm chỗ dư ra để bù 

đắp chỗ thiếu hụt [sau này], chẳng được nói: “Có thầy Chân tiếp  tế, cứ 

mặc tình tiêu xài phù phiếm”. 



3) Khóa tụng hằng ngày nơi Phật đường nên y theo quy củ đã định 

hiện  thời,  tu  trì  thiết  thực,  nhưng  chớ  nên  một  mực  chuyên  chú  dụng 

công  nơi  sự  tướng,  mà  hãy  nên  tâm  tâm  niệm  niệm  đối  trị  những  căn 

bệnh tập khí của chính mình. Làm được như thế thì mới thật sự là người 

niệm Phật. Nếu không, sẽ như bọt nước vỗ vào tảng đá, hoàn toàn chẳng 



41 Kinh Dịch có  câu   “Lệ  Trạch Đoài, quân tử dữ bằng hữu giảng tập”  (Lệ Trạch 

Đoài: quân tử cùng bè bạn nghiên cứu, tu tập) nên chữ “lệ trạch” thường dùng để chỉ 

bạn bè thân thiết, tốt lành cùng nhau học hỏi, nghiên cứu. 

42 Tam Thánh Đường tức Tây Phương Tam Thánh Đường, chỉ  Niệm Phật Đường. 

“Con cháu Tam Thánh Đường” là những vị Tăng chuyên tu Tịnh nghiệp. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  76  

có tâm đắc chi! Chỉ nên căn cứ theo quy củ Tịnh Độ thông thường, chớ 

có bày vẽ kiểu cách hoa dạng nào khác. Nếu có kẻ muốn lập dị, như đốt 

ngón  tay,  [dùng  thân]  đốt  đèn,  hãy  thỉnh  người  đó  đến  chùa  A  Dục 

Vương43 mà làm, núi này vĩnh viễn chẳng bày ra thói ấy. 



4) Giới pháp sư đã nhận lời giảng dạy một thời gian ở Ngu Sơn, sợ 

rằng khó thể trở về ngay được, nhưng danh vị Trụ Trì vẫn thuộc về thầy 

Giới, chuyện lãnh chúng tu trì ông tạm thay thế. Phải nên hết sức siêng 

năng, cẩn thận, khiêm cung, chẳng nên tự đại, tự cao. Ông là vãn bối, 

thay thầy ấy trông nom mọi việc, chẳng được nói năng dường như [chính 

mình là] vị Trụ Trì để đại chúng khâm phục tấm lòng rỗng rang của ông, 

đạo tâm càng thêm chân thành, thiết tha. 



5) Phàm xử sự tiếp vật hãy nên khiêm hòa công bình, chẳng được 

cố chấp ý kiến của chính mình, mạt sát chánh lý. Cần nhất là mọi người 

khích  lệ,  khuyên  lơn  lẫn  nhau  tu  ròng  Tịnh  nghiệp.  Thường  giảm  lỗi 

mình, đừng bàn lỗi người, cực lực đối trị căn bệnh tập khí. Tập khí khử 

được  một  phần  thì  đạo  nghiệp  mới  tăng  được  một  phần.  Chẳng  được 

kiêu ngạo, luông tuồng, hãy chú ý giữ cho đúng chừng mực. Nói chung, 

phải chịu thương, chịu khó, an bần, thủ phận. 



6)  Chùa  này  là  chùa  thập  phương,  dù  ông  mang  vật  gì  đến  cũng 

thuộc về thập phương, nên giữ tinh thần chí công vô tư. Phàm con cháu 

của  Tam  Thánh  Đường  trụ  trong  núi  này  cũng  phải  đả  phá  tình  cảm 

riêng, đặt mình vào địa vị của mười phương Tăng chúng, chẳng được tự 

tiện cậy vào ý riêng để được hưởng sự ưu đãi, mặc sức phóng túng, hủy 

hoại quy củ đã thành lập. Nếu không, sẽ trở thành tội nhân trong Phật 



43 Chùa A Dục Vương ở trên núi A Dục Vương thuộc huyện Cận tỉnh Chiết Giang. 

Theo truyền thuyết, vào năm Thái Khang thứ hai (281) đời Tấn Vũ Đế, có người tên 

là Lưu Tát Ha xứ Tinh Châu bị hôn mê trên núi, mộng thấy một vị tăng người Ấn 

Độ, cho biết tội ông ta sẽ đọa địa ngục, rồi khuyên ông ta nên đến đảnh lễ tháp của A 

Dục Vương (tháp thờ xá-lợi đức Phật do vua A Dục kiến tạo, sai quỷ thần đem chôn 

trong các nơi khắp Nam Thiệm Bộ Châu, khi nào Phật giáo hưng thạnh nơi ấy, tháp 

sẽ tự động trồi lên) để sám hối các tội. Ông này thức dậy bèn xuất gia, đổi tên là Huệ 

Đạt. Sư đi tìm tháp khắp nơi, nhưng không thấy, đau lòng than khóc. Một đêm, bỗng 

nghe dưới đất có tiếng chuông vẳng lên. Ba hôm sau, bảo tháp và xá-lợi từ dưới đất 

cùng vọt lên. Huệ Đạt bèn dựng chùa miếu phụng thờ tháp. Đó là căn nguyên của 

chùa A Dục Vương. Những người phỏng theo phẩm Dược Vương Bổn Sự trong kinh 

Pháp Hoa thường đến trước tháp xá-lợi lễ bái đốt ngón tay hay đốt cánh tay để cúng 

dường. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  77  

pháp,  là  oan  gia  của  thầy  Chân,  hãy  cho  kẻ  đó  ra  đi  để  khỏi  bị  người 

khác chê cười. 



Thời sự gian nan, tiền đồ đáng lo, nếu chẳng có cách tốt đẹp thì sao 

trở thành đạo tràng cho được? Chỉ sợ ông có lẽ chưa nghĩ tới, cho nên tôi 

mới  dài  dòng  một  phen.  Lúc  đầu  vốn  muốn  nói  chung  chung,  sau  lại 

muốn  cho  rõ  ràng,  dễ  xem,  nên  chia  thành  sáu  điều,  chẳng  qua  nhằm 

biểu  thị  tấm  lòng  ngu  thành  của  Quang  nhằm  bảo  vệ  đạo  tràng  Linh 

Nham, xin chớ vì   “vượt chén thay thớt”  44 mà chê cười thì Linh Nham 

may mắn lắm, mà thầy Chân cũng may mắn lắm thay!  (Ấn Quang Pháp Sư 

 Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư gởi thầy Minh Bổn)  

        * Đính kèm quy ước của chùa Linh Nham  



1. Trụ Trì bất luận thuộc tông phái nào, chỉ lấy “tin sâu pháp môn 

Tịnh  Độ,  giới  hạnh  tinh  nghiêm”  làm  chuẩn.  Chỉ  truyền  hiền,  chẳng 

truyền pháp45 để dứt thói tệ pháp quyến riêng tư. 



2. Truyền thừa Trụ Trì luận theo thứ tự, chẳng luận theo thế hệ, để 

tránh thói tệ bậc cao đức phải ở dưới kẻ đức hạnh tầm thường. 



3.  Không  truyền  giới,  không  giảng  kinh,  để  khỏi  bị  chèo  kéo,  dao 

động, nhiễu loạn chánh niệm. Trong chùa tuy hằng ngày thường giảng, 

nhưng chẳng thăng tòa và níu kéo người ngoài đến nghe. 



4. Chuyên nhất niệm Phật, trừ đả Phật thất ra, nhất loạt không làm 

hết thảy Phật sự thù tiếp. 



5. Bất luận là ai chẳng được thâu nhận, thế độ đồ đệ trong chùa. 



Trong năm điều hễ trái một điều nào, lập tức ra khỏi chùa.  (Ấn Quang 

 Pháp  Sư  Văn  Sao  Tục  Biên,  quyển  Hạ,  Lời  tựa  cho  nghi  thức  niệm  tụng  của  đạo 

 tràng chuyên tu Tịnh Độ Linh Nham Sơn Tự)  



44  “Việt tôn đại trở”  (Vượt chén rượu, thay đổi thớt) là một thành ngữ, thường dùng 

dưới  dạng thông dụng hơn là   “việt bào  đại trở”  (vượt  quyền đầu bếp mà thay cái 

thớt). Tổ dùng thành ngữ này với ý tự khiêm, đối với Linh Nham, Ngài chỉ là một vị 

trưởng lão danh dự, không phải là Đương Gia hay Trụ Trì, không có tư cách gì lên 

mặt chỉ dạy vị quyền Trụ Trì là thầy Minh Bổn. Ngài khuyên dạy những lời này thì 

cũng  giống  như  kẻ  tự  tiện  vượt  quyền,  dạy  dỗ  người  khác,  cắt  đặt  quy  củ  theo  ý 

mình, nên mới nói là “việt tôn đại trở”. 

45 Ý nói: Chỉ truyền ngôi Trụ Trì theo đức hạnh của người đáng làm Trụ  Trì, chứ 

không vì người ấy thuộc cùng sơn môn hay là pháp quyến mà truyền ngôi Trụ Trì. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  78  

5. Khuyến khích hành nhân hãy nỗ lực  



* Con người đức hạnh sung mãn, lập được sự nghiệp, đầu mối là do 

lúc  thiếu  niên  có  lập  được  chí  hay  không?  Ông  sanh  trưởng  trong  nhà 

giàu có, hãy nên hết lòng bỏ sạch tập khí phú quý thì mới có phần học 

đạo liễu sanh tử. Nếu không, thanh, sắc, của cải, bạn bè ăn nhậu, tà vạy 

thừa cơ chen vào. Tuy mong thành thánh, thành hiền, học Phật, học Tổ, 

nhưng chẳng thể được! Muốn học Phật pháp, trước hết phải tận hết chức 

trách, bổn  phận  của chính  mình.  [Nếu] không thể giữ vẹn luân thường, 

trọn  hết  bổn  phận,  dứt  lòng  tà,  giữ  lòng  thành,  đừng  làm  các  điều  ác, 

vâng làm các điều lành, dù có học Phật pháp cũng khó đạt được lợi ích 

lớn lao, bởi tâm địa chưa được lương thiện vậy! Nếu làm được [những 

điều] như vừa nói trên đây thì gọi là “thiện nhân”. Như nền tảng kiên cố, 

lầu cao vạn trượng mặc lòng xây cất, chắc chắn chẳng bị sụp đổ. Chúng 

sanh đời Mạt căn cơ kém hèn, toan dùng tự lực để ngộ hiểu tâm tánh, 

đoạn sạch  Phiền  Hoặc,  hòng  liễu  sanh  tử,  ngàn người  chưa  được  một! 

Hãy nên y theo pháp môn Tịnh Độ, tín nguyện niệm Phật, cầu sanh Tây 

Phương,  cậy  vào  Phật  từ  lực  đới  nghiệp  vãng  sanh.  Đấy  là  pháp  môn 

 “vạn người tu, vạn người đến”  thẳng chóng, ổn thỏa, thích đáng nhất! 

Trước hết, phải thấu hiểu nguồn cội của pháp môn này, tâm hiểu cho 

rõ  ràng.  Nếu  thừa  sức,  sẽ  lại  nghiên  cứu  hết  thảy  kinh  luận,  các  pháp 

môn đều có thể giúp cho pháp môn này. Nếu chưa hiểu rõ nguyên do của 

pháp  môn  này,  lại  tùy  ý  nghiên  cứu  các  kinh  luận  khác  và  thân  cận  tri 

thức các tông để trở thành bậc đại thông gia và gieo thiện căn cho đời vị 

lai thì quả thật là có như thế, nhưng muốn liễu sanh thoát tử ngay trong 

đời này, sợ rằng có mộng cũng mộng chẳng được!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn 

 Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư gởi cư sĩ La Thế Phương)  

* Hiện thời, vận đời nguy ngập, nếu có thể chí thành niệm Phật, chắc 

chắn  sẽ  gặp  dữ  hóa  lành.  Nếu  không,  họa  hại  trong  hiện  thời  khác  hẳn 

khi trước, đúng là [muốn] tránh né nhưng không thể nào tránh né được, 

[muốn]  ngăn  ngừa  nhưng  không  thể  nào  phòng  ngừa  được,  cuộc  sống 

người dân lúc này đáng thương đến cùng cực!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao 

 Tục Biên, quyển Thượng, Thư trả lời cư sĩ Đàm Thiếu Phủ)  

*  Kinh  Phạm  Võng  chép:   “Ngươi  là  Phật  sẽ  thành,  ta  là  Phật  đã 

 thành,  thường  tin  được  như  vậy  thì  giới  phẩm  đã  đầy  đủ”.   Kinh  Hoa 

Nghiêm dạy:  “Hết thảy chúng sanh sẵn đủ trí huệ, đức tướng của Như 

 Lai, nhưng do vọng tưởng, chấp trước nên chẳng thể chứng đắc. Nếu lìa 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  79  

 vọng tưởng, [chấp trước] thì Nhất Thiết Trí, Tự Nhiên Trí, Vô Ngại Trí 

 đều được hiện tiền”.  Do vậy biết tâm tánh chúng sanh và tâm Phật vốn 

đồng, ba pháp “tâm, Phật, chúng sanh” không sai biệt, chỉ vì mê hay ngộ 

mà phân biệt vậy! 

Hiềm rằng khi chúng sanh còn mê chưa giác, dẫu sẵn đủ Phật tánh 

viên mãn rộng lớn theo chiều dọc cùng tột ba đời, theo chiều ngang trọn 

khắp mười phương, nhưng tánh ấy hoàn toàn bị vùi lấp trong trần lao, 

ngược ngạo nương theo sức công đức của Phật tánh ấy để khởi Hoặc tạo 

nghiệp, hủy báng Tam Bảo, tự hại, hại người. Thật giống như giòng suối 

chảy ngầm dưới đất, hoàn toàn chẳng hay biết, ắt phải đợi thời tiết nhân 

duyên khơi mở mới dần dần tỏ lộ được. 

Vì  thế, xưa nay  nhiều bậc  vĩ nhân  có quyền  lực thuở  bé  mê  muội, 

chuyên lo hủy báng Phật pháp, đến khi sự lịch duyệt đã dần dần sâu hơn, 

gặp cảnh, chạm duyên, đột nhiên giác ngộ, bèn quy y Tam Bảo, tận lực 

phụng  hành  cũng  chẳng  thể  kể  xiết!  Đủ  chứng  tỏ  Phật  pháp  rộng  lớn, 

quả thật là tâm pháp vốn sẵn có của hết thảy chúng sanh vậy.  (Ấn Quang 

 Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Hạ, Lời bạt ấn tống Tịnh Độ Ngũ Kinh)  

* Ông có thời gian rộng rãi, sức lực mạnh mẽ, hãy nên nỗ lực nghiên 

cứu, tu trì pháp Tịnh Độ. Đây chính là đại pháp để phàm phu liễu sanh tử 

ngay trong đời này. Pháp này nếu không có túc căn thì đừng nói là người 

tầm  thường  không  thể  thấu  hiểu  triệt  để,  ngay  cả  bậc  cao  nhân  lỗi  lạc 

triệt  ngộ  tự  tâm  thâm  nhập  kinh  tạng  cũng  quá  nửa  là  không  thể  thấu 

hiểu triệt để được! Do họ chẳng biết đây là pháp môn đặc biệt trong Phật 

pháp,  luôn  chiếu  theo  nghĩa  lý  của  các  pháp  môn  thông  thường  nên 

chẳng  chịu  tin.  Hoặc  là  có  người  tin,  nhưng  sợ  chuyên  hoằng  dương 

Tịnh Độ, người ta sẽ coi thường mình, vì thế chẳng chịu đề xướng. 

Phải  biết:  Tu  bất  luận  pháp  môn  nào,  nếu  Phiền  Hoặc  chưa  đoạn, 

chắc  chắn  không  có  phần  liễu  được  sanh  tử.  Chỉ  có  một  pháp  này,  chỉ 

cần  đầy  đủ  tín  nguyện  liền  có  thể  cậy  vào  Phật  từ  lực  vãng  sanh  Tây 

Phương. Ông chớ nên coi qua loa, mà phải đọc kỹ nghĩ chín mới biết lời 

Quang không lầm!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư 

 trả lời cư sĩ Du Hữu Duy)  

* Cổ nhân nói:  “Bậc quân tử tận lực thực hành thì được một câu nói 

 tốt  lành  sẽ  thọ  dụng  suốt  đời  không  hết.  Nếu  chẳng  chăm  chú  tận  tụy 

 thực hành, dẫu đọc hết sách vở thế gian, đối với chính mình vẫn vô ích!” 

Như rồng thật hễ được một giọt nước liền có thể làm mưa khắp cả thế 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  80  

giới; rồng đất dẫu ngâm trong nước cũng chẳng khỏi cái họa táng thân! 

 (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư trả lời cư sĩ X...)  

* Hiện tượng Hoàng Hậu Giác khá có lợi ích lớn lao cho người học 

Phật. Bất luận là rốt cuộc ông ta vãng sanh hay đọa lạc, thôi đừng bàn 

đến! Nếu người niệm Phật biết được hiện tượng khi lâm chung của ông 

ta  chắc  chắn  chẳng dám  theo đuổi  pháp liễu sanh tử  một  cách  hời hợt 

nữa! Xem hành vi, cử chỉ của ông ta dường như rất chí thành, nhưng coi 

những  cảnh  tượng  được  biểu  hiện  khi  ông  ta  lâm  chung  thì  trong  lúc 

thường nhật, ông ta chưa hề nỗ lực dụng công nơi tâm địa, cũng như có 

lẽ  trước  kia  ông  ta  có  những  nghiệp  như  keo  tiếc  tiền  của  khiến  cho 

người khác bị mất mạng, hoặc keo tiếc lời nói khiến cho người khác táng 

mạng v.v…mà thành ra như vậy ( “Keo tiếc lời nói khiến cho người khác mất 

 mạng”  là như ta biết chỗ có giặc cướp và biết chỗ có thể trốn tránh được, nhưng vì 

tâm không từ bi, thích thấy người khác mắc họa cho nên chẳng chịu nói. Chuyện ấy, 

tâm ấy khiến cho thiên địa quỷ thần rất phẫn nộ. Do vậy, lúc lâm chung chẳng nói 

được,  cũng  như  có  chuyện  như  ghét  nghe  tiếng  niệm  Phật  v.v…)  Hiện  ra  tình 

cảnh không chết trong khi ấy (tức không chết trong khi đang có người 

niệm Phật để trợ niệm) và khi người trợ niệm đi rồi thì không lâu sau 

liền chết; điều này hoàn toàn tương đồng với chuyện keo kiệt tiền của, 

keo kiệt lời nói khiến cho người khác bị tổn mạng. Tuy không đọa làm 

ngạ quỷ, nhưng tánh khí ấy là tánh khí của ngạ quỷ. 

Có  người  nói  ông  ta  được  vãng  sanh  là  nhờ  vào  chú  lực  của  ông 

Dịch Tử Tuấn. Chú lực cố nhiên chẳng thể nghĩ bàn, nhưng với người 

nghiệp lực  nặng  nề thì  cũng  chẳng dễ  gì được  hưởng  lợi  ích! Do  vậy, 

nếu biết [chắc chắn ông ta] đã được vãng sanh Tây Phương thì may ra 

mới có chuyện đó. Đã không có chứng cớ, chớ nên đoán mò. Có người 

nói:  [Ông ta]  đã đọa  vào ngạ quỷ  đạo;  căn  cứ  vào những gì đã nói và 

những biểu hiện thì tựa hồ [lời đoán ấy] có căn cứ. Nhưng không chừng 

do ông ta trong tâm sám hối, hoặc do mọi người và con cái thành khẩn 

nên được giảm nhẹ, chẳng đến nỗi đọa thẳng vào ngạ quỷ. 

Phương kế hiện thời là con cái và các quyến thuộc ai nấy đều hãy 

nghĩ đến nỗi khổ của ông ta, cùng phát tâm tự lợi, lợi tha niệm Phật cho 

ông ta, cầu Phật rủ lòng Từ tiếp dẫn vãng sanh. Nếu thật sự thành khẩn 

thì [ông ta được] vãng sanh là điều có thể dự đoán được. Do cha con có 

mối tương quan tự nhiên, tâm Phật hễ cảm bèn ứng. Nếu quyến thuộc 

thực  hiện  hờ  hững,  lơ  là  thì  khó  thể  tiêu  nghiệp  chướng  để  được  Phật 

tiếp dẫn vậy! Ngàn cân treo sợi tóc, quan hệ cực nặng! 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  81  

Phàm là người niệm Phật ai nấy hãy chuyên chú thật sự đối trị tập 

khí của chính mình, tạo thuận tiện cho người khác. Chuyện gì nên nói, 

dù người ta  có thù với  mình  cũng phải  nói, khiến  cho người ta  hướng 

lành, lánh dữ, lìa khổ được vui. Thường luôn nói thẳng thắn, rành rọt với 

người  khác  những  chuyện  nhân  quả  báo  ứng,  sanh  tử  luân  hồi  và  đạo 

niệm Phật liễu sanh thoát tử, dạy dỗ con cái nhằm lập nền tảng thái bình, 

tâm như sợi dây đàn thẳng tắp, lời nói chẳng lấp lửng, tâm niệm có thể 

phô bày thẳng thắn cùng quỷ thần, quyết chẳng làm chuyện trái nghịch 

thiên lý thì quyết chẳng có hiện tượng đáng thương ấy! 

Như  vậy  thì  Hoàng  Hậu  Giác  chính  là  tiếp  dẫn  đạo  sư  của  mọi 

người; nhờ ông ta mọi người sẽ đạt được lợi ích lớn lao trong tương lai. 

Ông ta cũng sẽ nhờ vào tâm lực của mọi người mà diệt tội, vãng sanh. 

Lời Quang nói đây chẳng phải là lời nói huề vốn46 mà chính là lời bàn 

luận quyết  định  chẳng  khi dối  vậy.  (Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn  Sao  Tục  Biên, 

 quyển Thượng, Thư trả lời cư sĩ Dương Đức Quán)  

* Phàm là người tu hành tâm phải có chủ ý, thấy cảnh giới tốt chẳng 

sanh hoan hỷ, thấy cảnh giới không tốt chẳng sanh sợ hãi. Được như thế 

thì các cảnh giới đã hiện đều trở thành duyên trợ đạo. Nếu không, chúng 

đều trở thành duyên chướng đạo. Thêm nữa, phàm là người tu hành đều 

nên  lấy  chí  thành  cung  kính  làm  gốc,  giữ  lòng  từ  bi,  khiêm  tốn.  Lòng 

nghĩ, thân làm tuy chẳng thể hoàn toàn tương ứng với Phật, nhưng cần 

phải nỗ lực gắng công ngõ hầu chẳng trái nghịch tâm hạnh của Phật, thì 

mới  đáng  gọi  là  người  tu  hành  thật  sự, là  đệ  tử  Phật  thật  sự.  (Ấn  Quang 

 Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư trả lời cư sĩ Dương Phật Điển)  

*  Phật  là  giác;  tự  giác,  giác  tha, giác  hạnh  viên  mãn  thì  mới  gọi  là 

Phật,  tức  là  hết  sạch  Phiền  Hoặc,  phước  huệ  trọn  đủ,  Ngũ  Uẩn  đều 

không,  chứng  triệt  để  ba  đức47,  là  danh  hiệu  cao  đẹp  của  bậc  “thánh 

trong  các  thánh,  trời  trong  chư  thiên”,  là  danh  hiệu  chung  của  mười 

phương ba đời hết thảy chư Phật. 

Thích  Ca  Mâu  Ni  chính  là  tên  riêng  của  đấng  giáo  chủ  cõi  Sa  Bà. 

Tiếng  Phạn  “Thích  Ca  Mâu  Ni”  cõi  này  dịch  là  Năng  Nhân  Tịch  Mặc. 

Năng Nhân (能 仁) nghĩa là rộng độ chúng sanh; Tịch Mặc (寂 默) là 



46  Nguyên  văn  là   “thủ  thử  lưỡng  phụ”  là  một thành  ngữ  hàm  nghĩa  do  dự,  không 

quyết định, đón gió xuôi chiều, nói cách nào cũng được. Chúng tôi tạm dịch là “nói 

huề vốn”. 

47 Tam đức: ba đức tánh của chân tâm, tức giải thoát, Niết Bàn và Bát Nhã. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  82  

chứng triệt để tự tánh. “Học” là bắt chước theo, tức là tùy phần, tùy sức 

tu hành theo lời dạy. Đã tu hành theo lời dạy, sao lại nói “tùy phần, tùy 

sức”? Là vì đức Phật thuyết pháp tùy theo căn tánh của chúng sanh. Do 

căn tánh chẳng chỉ có một nên tùy theo sự hiểu biết, khả năng của họ mà 

nói  pháp  thích  hợp.  Tùy  theo  căn  cơ  ban  bố  giáo  pháp,  đối  bệnh  cho 

thuốc, sao cho giáo pháp phù hợp căn cơ, khiến cho ai nấy đều được lợi 

ích. Dạy chúng sanh chìm đắm trong biển khổ sanh tử quy y Tam Bảo 

Phật - Pháp - Tăng để làm chỗ nương tựa, dạy họ giữ năm giới “chẳng 

sát  sanh,  chẳng  trộm  cắp,  chẳng  tà  dâm,  chẳng  nói  dối,  chẳng  uống 

rượu”,  dạy  họ  tu  Thập  Thiện,  đối  với  ba  điều  nơi  thân,  bốn  điều  nơi 

miệng,  ba  điều  nơi  ý  đều  dạy  dứt  ác  làm  lành.  Tức  là  thân  chẳng  làm 

chuyện  giết  -  trộm  -  dâm,  miệng  chẳng  nói  dối,  nói  thêu  dệt,  nói  đôi 

chiều,  nói  ác  độc,  ý  chẳng  khởi  ý  niệm  tham  dục,  nóng  giận,  ngu  si. 

“Ngu si” nghĩa là không tin nhân quả, nói ra những lời tà kiến như “làm 

lành  làm  ác  chẳng  có  báo  ứng,  con  người  chết  đi  thần  hồn  diệt  mất, 

không có đời sau” v.v…  

Lại  còn  gặp  cha  nói  từ,  gặp  con  nói  hiếu,  anh  nhường,  em  kính, 

chồng hòa, vợ thuận, khuyên bạn bè hướng thiện sửa lỗi, chủ giữ lòng 

nhân, tớ giữ lòng trung, mỗi mỗi đều giữ vẹn luân thường, trọn hết bổn 

phận, dứt lòng  tà,  giữ  lòng thành, đừng  làm  các  điều ác,  vâng  giữ  các 

điều lành. Đấy chính là pháp  Nhân Thừa. Tu theo pháp này sẽ đời đời 

làm  người.  Nhân  Thừa  là  căn  bản  của  Thiên  Thừa,  Thanh  Văn  Thừa, 

Duyên Giác Thừa và Bồ Tát Thừa, như đắp nền đất vững vàng, có thể 

tùy ý xây dựng lầu cao. 

Thiên Thừa thì ngoài Ngũ Giới, Thập Thiện ra, còn tu thêm các thứ 

Thiền  Định  để  sanh  vào  các  cõi  trời  Lục  Dục,  Tứ  Thiền,  Tứ  Không 

v.v… Nhân Thừa lẫn Thiên Thừa đều chẳng phải là pháp liễu sanh tử. 

Thanh Văn Thừa thì y theo Giới - Định - Huệ, tu pháp Tứ Đế để liễu 

sanh tử. 

Duyên  Giác  Thừa  thì  y  theo  Giới  -  Định  -  Huệ,  quán  sát  hai  môn 

Lưu Chuyển và Hoàn Diệt48 của Thập Nhị Nhân Duyên hòng liễu sanh 

tử. 



48  Lưu  Chuyển  (Pravrtti)  ngụ  ý  sanh  tử  tiếp  nối  không  ngừng,  xoay  lăn  trong  tam 

giới,  luân hồi  trong lục  đạo. Quán Thập  Nhị Nhân Duyên theo chiều thuận, tức là 

quán từ vô minh cho đến lão - tử thì gọi là Lưu Chuyển Môn hoặc Thuận Quán. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  83  

Bồ Tát Thừa thì y theo Giới - Định - Huệ tu lục độ, vạn hạnh, dưới 

hóa độ chúng sanh để mong trên là thành Phật đạo. 

Nhưng pháp ba thừa này đều thuộc vào pháp phổ thông cậy vào tự 

lực, người tối thượng thượng căn mới có thể liễu sanh tử ngay trong đời 

này, dẫu khi Phật đang còn tại thế cũng là trong trăm người mới có được 

một. Nếu như hiện thời, e rằng cả thế giới cũng không có được một hai 

người! 

Nhưng  do  tâm  đại  từ  bi,  đức  Phật  biết  trước  chúng  sanh  đời  sau 

không có kẻ nào cậy vào tự lực để liễu sanh tử ngay trong đời này được, 

bèn mở riêng một pháp môn đặc biệt là tín nguyện niệm Phật cầu sanh 

Tây Phương; bất luận già, trẻ, trai, gái, sang, hèn, trí, ngu, sĩ, nông, công, 

thương, công chức, quân nhân, giới giáo dục học thuật, tại gia, xuất gia, 

thượng thánh, hạ phàm đều trong đời này cậy vào Phật từ lực vãng sanh 

Tây Phương. Phàm phu sát đất đới nghiệp vãng sanh. Đã vãng sanh Tây 

Phương, ba thứ Hoặc  - Nghiệp  - Khổ thảy đều tiêu diệt. Ví như mảnh 

tuyết rớt vào lò to, chưa đến nơi đã tan mất. Hàng Nhị Thừa đã liễu sanh 

tử và Quyền Vị Bồ Tát vãng sanh sẽ mau chứng Vô Sanh Pháp Nhẫn. 

Bậc  Pháp  Thân đại sĩ đã  chứng  Vô  Sanh mà  vãng sanh  sẽ  mau  chứng 

Phật quả. 

Hết thảy các pháp Đại Thừa, Tiểu Thừa do đức Thế Tôn đã nói trong 

cả một đời Ngài đều cậy vào tự lực, cho nên khó khăn; chỉ có một pháp 

này hoàn toàn cậy vào sức từ bi thệ nguyện nhiếp thọ của A Di Đà Phật 

và sức tín nguyện thành khẩn ức niệm của hành nhân nên được cảm ứng 

đạo giao, giải quyết xong xuôi ngay trong một đời này. Nhưng đã muốn 

vãng sanh Tây Phương thì phải nghĩ hết thảy chúng sanh đều là cha mẹ 

trong quá khứ, là chư Phật trong vị lai, nghĩ báo ân ấy sẽ càng thêm mến 

tiếc, che chở, chẳng dám giết ăn, thấy hết thảy những người cùng hàng 

và các quỷ thần cùng với chim, thú, côn trùng đều tâm niệm miệng nói, 

dạy bọn họ niệm Phật cầu sanh Tây Phương. Nếu như ba nghiệp thanh 

tịnh, giữ  vẹn  luân  thường,  trọn  hết  bổn  phận,  đem  pháp  môn  Tịnh  Độ 

khuyên lơn thì người ta sẽ nhìn theo bắt chước nhau làm lành, ắt sẽ có hy 

vọng thay đổi cảm hóa ngấm ngầm, khiến cho phong tục tốt đẹp thuần 



Hoàn Diệt có nghĩa từ mê trở về với lẽ chân, diệt hết phiền não, tiến nhập Niết Bàn. 

Quán Thập Nhị Nhân Duyên theo chiều nghịch, từ lão - tử quán ngược lại cho đến 

cội nguồn của mọi đau khổ là vô minh, sẽ phá được vô minh nên gọi là Hoàn Diệt 

hoặc Nghịch Quán. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  84  

hậu.  (Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn  Sao  Tục  Biên,  quyển  Hạ,  Duyên  khởi  của  Phước 

 Châu Phật Học Đồ Thư Quán)  

6. Đánh giá các phương pháp tu trì  



* Hết thảy chúng sanh đều có Phật tánh, đều sẽ thành Phật; đó gọi là 

Chánh  Nhân,  thuộc  về  Tánh  đức,  cũng  còn  gọi  là  Bổn  Giác.  Tuy  có 

Chánh Nhân, nhưng nếu chẳng nghe Phật pháp sẽ như đồ báu trong kho, 

như viên châu buộc trong chéo áo; do không biết nên phải oan uổng chịu 

bần cùng. Đã được nghe Phật pháp, biết “Phật là vị Phật đã thành, ta và 

hết thảy chúng sanh đều là những vị Phật chưa thành”, từ đấy tu Giới  - 

Định  -  Huệ,  đoạn  tham  -  sân  -  si,  bỏ  vọng về  với  chân,  trái trần,  hiệp 

giác.  Đấy  gọi  là  Duyên  Nhân,  thuộc  về  Tu  đức,  cũng  gọi  là  Thỉ  Giác 

vậy! 



Công Tu đức sâu thì thể của Tánh đức hiển lộ, mới biết từ xưa đến 

nay  đã  nương  theo  sức  của  Chánh  Nhân  Phật  tánh  ấy  để  làm  đủ  mọi 

chuyện  trái  nghịch  tánh,  chịu  đủ  mọi  nỗi  khổ  huyễn  vọng,  giống  như 

trong nhà tối đụng phải của báu, đâm ra bị tổn thương! Nay đã đích thân 

thấy được Phật tánh sẵn có thì cái gốc cũ chẳng mất, mà [Phật tánh mới 

giác ngộ] hiện thời cũng chẳng được49, toàn vọng chính là chân, toàn tu 

chính là tánh. Đấy gọi là Liễu Nhân, chính là Tánh và Tu dung hợp, Thỉ 

- Bổn hợp nhất vậy! 



Phàm hết thảy những pháp môn Đại - Tiểu - Quyền - Thật do đức 

Phật đã nói, không môn nào chẳng nhằm làm cho chúng sanh đích thân 

chứng được điều này mà thôi!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển 

 Hạ, Duyên khởi quyên mộ tu bổ tháp Báo Ân chùa Báo Ân, Tô Châu)  



*  Phàm  tụng  kinh,  trì  chú,  lễ  bái,  sám  hối  và  cứu  tai  nạn, giúp  kẻ 

nghèo,  mọi  thứ  công  đức  từ  thiện  đều  phải  hồi  hướng  vãng  sanh  Tây 

Phương, chớ nên cầu phước báo nhân - thiên trong đời sau. Hễ có tâm ấy 

sẽ  chẳng  có  phần  vãng  sanh!  Hễ  sanh  tử  chưa  giải  quyết  xong,  phước 

càng lớn ắt nghiệp càng nặng. Hễ sanh lần nữa, khó khỏi đọa trong ba 

đường ác địa ngục, ngạ quỷ, súc sanh. Nếu muốn lại được thân người, lại 

được gặp pháp môn Tịnh Độ liễu thoát ngay trong một đời, khó như lên 

trời vậy! Đức Phật dạy người niệm Phật cầu sanh Tây Phương là để con 

người liễu thoát sanh tử ngay trong đời này. Nếu cầu phước báo nhân  - 



49  Do  luôn  thường  hằng  sẵn  có,  nên  nói  “chẳng  mất  mà  cũng  chẳng  được”,  chỉ  là 

thấy được Phật tánh hay không mà thôi! 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  85  

thiên đời sau thì là trái nghịch lời Phật dạy, giống như đem một viên bảo 

châu vô giá trong khắp cõi đời đổi lấy một thẻ đường để ăn, chẳng đáng 

tiếc  ư?  Người  ngu  niệm  Phật  chẳng  cầu  sanh  Tây  Phương,  cầu  phước 

báo nhân thiên đời sau thì cũng chẳng khác gì!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao 

 Tục Biên, quyển Thượng, Một lá thư gởi khắp)  



* Khổng Tử nói:  “Tánh tương cận dã, tập tương viễn dã”  (Tánh thì 

gần giống như nhau, nhưng do rèn luyện mà thành khác xa nhau). Tánh 

chính  là  bản  thể  của  Giác,  Tập  chính  là  công  dụng  của  Giác.  Tánh  thì 

phàm - thánh, chúng sanh - Phật trọn chẳng khác nhau, nên nói  “tương 

 cận” , cũng giống như nói:  “Nhân đồng thử tâm, tâm đồng thử lý”  (Con 

người có cùng một cái tâm này, tâm có cùng một lý này). 



“Tập” thì có thuận tánh, nghịch tánh sai khác. Thuận theo tánh thì 

suy tư, nẩy sanh ý niệm, xử sự đều tự có thể nén giận, khắc chế được 

ham muốn, dứt lòng tà, giữ lòng thành. Cho đến khi nhân dục hết sạch, 

thiên lý thông suốt, sẽ khôi phục trọn vẹn giác tánh nơi bản thể, cho đến 

trở thành hiền, thành thánh, vượt khỏi điều mong đợi lúc ban đầu. Người 

như thế gọi là Giác Giả (bậc giác ngộ)  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, 

 quyển Hạ, Lời tựa cho bộ Giác Hậu Biên)  

  

 * “Sắc bất dị Không, Không bất dị Sắc. Sắc tức thị Không, Không 

 tức thị Sắc”  là bốn câu khó lãnh hội nhất. Lời chú giải của mỗi tác giả 

đều dựa trên cái thấy của chính mình. Theo ngu kiến của Quang, bản thể 


của Sắc chẳng thể đạt được, há Không còn có thực tế để đạt được hay 

sao? Hai câu sau nhằm giải thích thêm về ý nghĩa của hai câu trước đó. 

Thật  sự, ngay  cả  Không lẫn  Sắc đều  chẳng  thể  đạt được,  Thọ,  Tưởng, 

Hành, Thức cũng giống như thế; đấy chính là  “chiếu kiến Ngũ Uẩn giai 

 không”.  Ngũ Uẩn đều chẳng thể đạt được, ấy chính là Thật Tướng của 

Chân Không. Vì thế, gọi là  “chư pháp Không tướng”  (tướng Không của 

các pháp). 

Do  “chư pháp Không tướng”  này bèn chẳng có sanh, diệt, cấu, tịnh, 

tăng, giảm và Ngũ Ấm, Lục Nhập, Thập Nhị Xứ, Thập Bát Giới, Tứ Đế, 

Thập Nhị Nhân Duyên, Lục Độ và Trí Huệ cùng với Niết Bàn! (Niết Bàn 

là thật tế của chữ Đắc). Chỉ vì trong Thật Tướng, chẳng có các pháp: thánh, 

phàm v.v… ấy nên có thể tu nhân chứng quả từ phàm đến thánh. Ví như 

nhà trống, người mới ở trong ấy được. Nếu chẳng trống, con người làm 

sao ở được? Do Không nên mới có thể chân tu thật chứng. Nếu chẳng 

Không, sẽ chẳng có tác dụng này! Chớ nên hiểu lầm! Hiểu lầm sẽ phá 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  86  

hoại chánh pháp của chư Phật, coi Lý là Sự, đấy gọi là “tà kiến”, chẳng 

gọi là “biết pháp”, hãy nên suy nghĩ cặn kẽ!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục 

 Biên, quyển Thượng, Trả lời thư cư sĩ Niệm Phật)  

* Tam Quán, Tam Đế chính là cương yếu của Phật pháp. Nói theo lý 

tánh thì gọi là Đế (諦), Đế tức là Lý. Nói theo mặt tu trì thì gọi là Tam 

Quán, Quán tức là Tu. Chân Đế: Một pháp chẳng lập, Tục Đế: Vạn pháp 

trọn đủ! Quán cái lý nơi Chân Đế thì gọi là Không Quán. Quán cái lý nơi 

Tục Đế thì gọi là Giả Quán. Không Quán chính là quán Chân Như Pháp 

Tánh “một pháp chẳng lập”, điều này chính là cái Không “chẳng có cả 

Không  lẫn  Hữu”.  Đấy  chính  là  tướng  Không  trong   “chư  pháp  Không 

 tướng”  của Tâm Kinh. Chẳng những Sắc Không, Không Không, mà Bồ 

Đề, Niết Bàn cũng không, nếu có một pháp nào chẳng không sẽ chẳng 

thể gọi là Chân Không. Cái không này của Không Quán trong Tam Quán 

sao có thể hiểu là “muôn sự chẳng quan tâm, chẳng làm” cho được? Tục 

của Tục Đế chẳng phải là tục theo kiểu thô tục hay nhã tục, mà do vì tạo 

dựng, đặt bày nên gọi là Tục. Giả cũng chẳng phải là giả trong Chân - 

Giả (thật - giả), mà cũng là cái giả của sự tạo dựng, đặt bày. 

Phép Quán nhằm quán lý của Tục Đế được gọi là Giả Quán vì tánh 

thể của Chân Đế là “chẳng lập một pháp” nhưng trọn đủ công đức của 

sáu độ, vạn hạnh, và các pháp toàn vẹn. Đây chính là  “chư pháp”  trong 

câu   “chư  pháp  Không  tướng”   (tướng  Không  của  các  pháp)  của  Tâm 

Kinh, sao lại coi đó là phàm phu cho được? Phàm phu thuộc về hai đế 

Khổ  và  Tập,  còn  Không  và  Giả  đây  thuộc  đạo  lý  viên  diệu  của  Viên 

giáo, Nhị Thừa còn chẳng có phần, huống gì phàm phu?  (Ấn Quang Pháp 

 Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư trả lời cư sĩ Giang Dịch Viên)  

* Người thông minh trong thế gian phần nhiều chẳng tự lượng, coi 

pháp môn Tịnh Độ là lười nhác, muốn nương theo các pháp môn thâm 

diệu  cậy  vào  tự  lực  hòng  được  lợi  ích  lớn  lao,  rốt  cuộc  chỉ  biết  giáo 

nghĩa, chưa thể tâm đắc! Dẫu có tâm đắc, cũng chẳng thể thực hiện trọn 

khắp. Bỏ dễ cầu khó, biến khéo thành vụng, người thông minh mười kẻ 

hết chín phạm phải tâm bệnh này! Chẳng bị xoay chuyển bởi những thứ 

tri kiến ấy, lại còn giữ vẹn luân thường, trọn hết bổn phận, dứt lòng tà, 

giữ lòng thành, không làm các điều ác, vâng làm các điều thiện, thì chính 

là đệ tử thật sự của đức Phật, chắc chắn có thể liễu sanh thoát tử trong 

đời này.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư trả lời cư sĩ 

 Châu Nam Phố)  

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  87  

* Cậy vào tự lực thì phải đoạn hết sạch Kiến Tư phiền não trong tam 

giới, hàng lợi căn có thể đoạn được [phiền não] ngay trong đời này; còn 

độn căn thì trước hết phải đoạn phiền não trong Dục Giới, sanh lên Sắc 

Giới. Kế đó, đoạn phiền não trong Sắc Giới, sanh lên Vô Sắc Giới. Mãi 

cho đến khi đoạn hết sạch phiền não trong Vô Sắc Giới, chứng Chân Đế 

Niết Bàn, liễu sanh thoát tử, siêu phàm nhập thánh vậy! Chư thiên trong 

tam giới ngoại trừ các vị đại Bồ Tát thuộc Đâu Suất Nội Viện (sanh về Nội 

Viện50 đều là Pháp Thân đại sĩ) và tam quả thánh nhân thuộc năm tầng trời 

Bất Hoàn (Ngũ Bất Hoàn Thiên)  tức Vô Phiền, Vô Nhiệt, Thiện Kiến, 

Thiện  Hiện,  Sắc  Cứu  Cánh,  thì  đều  là  người  trong  lục  đạo  luân  hồi, 

chẳng thể coi sanh lên Vô Sắc Giới Thiên là đã thoát tam giới!  (Ấn Quang 

 Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư trả lời cư sĩ Giang Dịch Viên - 4)  

* Gần đây, người ta thường ưa ham cao chuộng xa, hơi thông minh 

bèn  học  Thiền  Tông,  Tướng  Tông51,  Mật  Tông,  phần  nhiều  coi  niệm 

Phật là vô dụng. Họ chỉ biết sự huyền diệu của cơ ngữ52 nhà Thiền, sự 

tinh  vi  của  pháp  tướng  trong  Tướng  Tông,  oai  thần  rộng  lớn  của  Mật 

Tông,  nhưng  chẳng  biết:  Thiền  dẫu  đạt  đến  địa  vị  đại  triệt  đại  ngộ, 

nhưng nếu chưa hết sạch Phiền Hoặc thì vẫn sanh tử y như cũ, chẳng thể 

liễu thoát được! Với Tướng Tông thì nếu không phá sạch Ngã Chấp và 

Pháp Chấp, dù có hiểu rành rẽ đủ mọi danh tướng53, cũng giống như “kể 

chuyện ăn, đếm của báu”, rốt cuộc có ích gì đâu! Với Mật Tông thì tuy 

nói  là  có  thể  “thành  Phật  ngay  nơi  thân  hiện  tại”,  nhưng  quyết  chẳng 

phải là chuyện của hạng phàm phu sát đất có thể thành tựu được! Phàm 

phu lầm lạc sanh ý tưởng ấy bèn bị ma dựa phát cuồng, mười người hết 

tám chín người [bị như vậy]. Do đó, hãy nên chuyên chí vào một môn 



50 Nội Viện chính là Thiện Pháp Đường của tầng trời Đâu Suất, do đại thần Lao Độ 

Bạt Đề kiến tạo, là trụ xứ của Bồ Tát Di Lặc. Tất cả các vị Phật thị hiện trong Sa Bà 

đều trụ tại Đâu Suất Nội Viện trước khi giáng sanh trong nhân gian. Các phàm thiên 

không thể nào thấy được Đâu Suất Nội Viện. 

51  Tướng  Tông:  Gọi  đủ  là  Pháp  Tướng  Duy  Thức  Tông.  Do  tông  này  chú  trọng 

nghiên cứu tướng trạng của các pháp, phân chia các trạng thái tâm thức tỉ mỉ, nên gọi 

là Tướng Tông. 

52 Cơ ngữ: Gọi tắt của cơ phong chuyển ngữ, tức những câu đối đáp thuận theo căn 

cơ, nhằm giúp cho người hỏi kiến tánh, chẳng hạn như “Phật là gì?” Thiền Sư bèn 

đáp “con mèo trèo lên cây cột”. 

53 Danh là tên gọi của sự vật, Tướng là hình trạng của sự vật. Dùng danh xưng để nêu 

rõ tướng trạng của sự vật nên gọi là “danh tướng”. Một cách giải thích khác: Những 

gì nghe được thì gọi là Danh, thấy được thì gọi là Tướng. Danh và Tướng đều không 

có thật thể, chỉ là giả lập để tiện giáo hóa. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  88  

Niệm Phật là pháp tắc vô thượng bậc nhất ngàn phần ổn thỏa, vạn phần 

thích đáng vậy!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư trả 

 lời một cư sĩ ở Diêu Duy)  

* Muốn đọc tụng Đại Thừa để giúp cho Tịnh nghiệp mà không thật 

sự có chánh tri chánh kiến hiểu biết Tịnh Độ sâu xa sẽ không được. Nếu 

không, sẽ coi những pháp môn cao sâu huyền diệu trong kinh giáo là bậc 

thượng, hoàn toàn xem pháp môn Tịnh Độ là sự tu trì của ngu phu ngu 

phụ. Gần đây, những người giảng Hoa Nghiêm, giảng Pháp Tướng, phần 

nhiều đả phá Tịnh Độ. Ông X… ở Hồ Nam hiểu sâu Tịnh Độ và còn cực 

lực đề xướng, do học Pháp Tướng Tông, những gì ông ta nói về sau này 

đều  là báng  Phật, báng  Pháp, báng  Tăng.  Ông đã phát  cái tâm  lớn  lao 

này, khá là khó có, nhưng chưa chắc đã không bị lay chuyển bởi những 

tri thức từ kinh giáo. Chẳng bị chuyển thì đáng gọi là chân Phật tử. Hễ bị 

chuyển thì sẽ trở thành bỏ dễ chọn khó, hoặc giống như ông X… ở Hồ 

Nam thì ô hô, ai tai rồi! 

Khi xưa, một vị pháp sư dùng niệm Phật để bán đậu Ngũ Hương54, 

dùng giảng kinh để mở ngân hàng, niệm Phật lại biến thành cơm trộn lẫn 

cát,  làm  sao  ăn  được?  Do  vậy,  biết  rằng:  Không  có  đại  thiện  căn  sẽ 

chẳng  thể  tin tưởng sâu xa pháp  này!  Nói với ông điều này  nhằm  làm 

cho trước khi ông cất bước đã nhận biết chắc chắn [hướng chỉ] của kim 

chỉ nam. Nếu không, có thể mạo xưng là bậc đại thông gia, sợ khó lòng 

đạt được liễu sanh tử.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, 

 Thư trả lời cư sĩ Ân Đức Tăng)  

* Một pháp Mật Tông thật sự chẳng thể nghĩ bàn, nhưng tiểu trượng 

phu dùng đến chưa chắc được lợi ích mà  sẽ bị tổn hại trước. Xin đừng 

vói quá cao, may ra sẽ tự được lợi ích thật sự. Nếu không, hơi bị nguy 

hiểm đấy! Sư Hiển Ấm55 được chân truyền của Mật Tông, lại thông hiểu 



54 Ngũ Hương Đậu là một món ăn vặt nổi tiếng của Hoa Nam, nổi tiếng nhất là Đậu 

Ngũ  Hương  ở  miếu  Thành  Hoàng,  Thượng  Hải.  Món  này  dùng  đậu  ván  tẩm  hồi 

hương, quế, muối, đường, và một số hương liệu nữa rồi chiên bằng bơ. 

55 Hiển Ấm (1902-1925), pháp tự Đại Minh, người huyện Côn Minh, tỉnh Giang Tô, 

là đệ tử xuất gia của ngài Đế Nhàn. Thiên tư thông mẫn, thông suốt kinh tạng, văn 

chương lỗi lạc. Do có tài văn chương, Sư từng giữ các chức vụ biên tập các tờ nguyệt 

san của Cư Sĩ Lâm, đăng rất nhiều bài viết trên tờ Hải Triều Âm. Năm Dân Quốc 12 

(1923),  Sư  vượt  biển  sang  Nhật  đến  Thiên  Đức  Học  Viện  trên  Cao  Dã  Sơn 

(Koyasan) để học Mật Tông và được truyền Quán Đảnh. Năm Dân Quốc 14, Sư trở 

về Hàng Châu truyền thọ Mật Pháp, nổi danh lừng lẫy. Tháng Năm cùng năm đó, Sư 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  89  

[giáo nghĩa] tông Thiên Thai, đã là bậc Quán Đảnh Đại A-xà-lê hiển mật 

viên  thông56.  Phàm  ai  được  thọ  quán  đảnh  từ  nơi  sư  đều  có  thể  thành 

Phật ngay trong thân này, nhưng Hiển Ấm khi mất rất hồ đồ (Sư chết tại 

Cư Sĩ Lâm, một đệ tử đích thân chứng kiến), chú cũng chẳng niệm được, mà 

Phật cũng chẳng thể niệm, cho nên biết: Pháp ấy chẳng bằng pháp Niệm 

Phật  ổn thỏa, thích đáng  hơn  nhiều!  (Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn  Sao Tục  Biên, 

 quyển Thượng, Thư trả lời cư sĩ Vương Hiểu Hy)  

* Chú Đại Bi nếu khẩn thiết, chí thành niệm sẽ có cảm ứng chẳng thể 

lường được!  Nếu hướng đến  người học Mật  Tông để cầu  cách đọc thì 

cũng chẳng phải là không được, nhưng người học Mật Tông phần nhiều 

chẳng chú trọng niệm Phật cầu sanh Tây Phương, chỉ sợ bị họ đoạt mất 

chí hướng vãng sanh trong đời này, để mong “được thành Phật ngay nơi 

thân này”. Thành  Phật ngay  nơi  thân này,  nói dễ dàng sao!  Nếu  cho là 

điều  ấy  [bản  thân  ông]  chắc  chắn  thật  sự  làm  được,  sợ  rằng  còn  chưa 

thành  Phật  mà  đã  thành  ma  trước  rồi!  Những  kẻ  đem  phàm  lạm  thánh, 

bộp chộp, lầm  lạc, khoe khoang  rỗng tuếch, phần  nhiều phạm  phải  căn 

bệnh này, chẳng thể không biết!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển 

 Thượng, Thư trả lời cư sĩ Châu Nam Phố)  

*Phật pháp viên thông vô ngại, cố nhiên Mật Tông có chuyện “chẳng 

được  A  Xà  Lê  truyền  dạy  [mà  cứ  tu  học  Mật  pháp]  thì  là  trộm  pháp” 

chính  là  nhằm  thể  hiện  ý  tôn  trọng  pháp  đến  tột  cùng,  chứ  không  phải 

nhằm vĩnh viễn đoạn trừ Mật Tông. Nếu theo như lời ông nói, chưa thọ 

Tam  Muội  Da  Giới57  chẳng  thể  niệm  Mông  Sơn  Thí  Thực,  thì  không 



mất, chỉ hưởng thọ được 24 tuổi! Do quá thông minh, Sư thường có những bài viết 

đề xướng Mật Tông là pháp vô thượng, chê bai tất cả các pháp môn khác, cũng như 

nêu lên rất nhiều ý kiến cực đoan, võ đoán. Sư Đế Nhàn cũng không tán thành quan 

niệm của Hiển Ấm, nhưng không làm gì được! 

56 A Xà  Lê (Acarya): Dịch nghĩa là Giáo Thọ, có nghĩa là vị thầy có đủ giới đức, 

hành vi đoan nghiêm có thể dạy dỗ học trò đúng khuôn phép. Trong Mật Tông, vị sư 

đầy đủ giới đức có sự hiểu biết uyên thâm về mật pháp, thông hiểu đàn pháp, ấn khế, 

đã được quán đảnh và tu trì, đủ tư cách để truyền dạy Mật Pháp cho người khác mới 

được gọi là A Xà Lê. Tiêu chuẩn để được xưng là A Xà Lê trong Mật Tông được 

giảng rất rõ trong phẩm A Xà Lê của kinh Tô Tất Địa. Theo đó, những điều kiện để 

xứng danh là một vị Mật Tông A Xà Lê rất khó và rất cao. “Hiển Mật viên thông” là 

Hiển giáo lẫn Mật giáo đều thông hiểu sâu xa, viên dung. 

57 Tam Muội Da Giới: Còn gọi là Tam Ma Da Giới, tức giới pháp bí mật trong Mật 

Tông. Theo  giáo nghĩa  Mật  Tông,  giới  này lấy  Bồ Đề Tâm  làm  giới  thể, lấy pháp 

giới vô lượng đức viên mãn làm hành tướng cho Bí Mật Chân Ngôn Giới. Giới tướng 

của  giới  này  là  chẳng  bỏ  chánh  pháp,  chẳng  lìa  bỏ  tâm  Bồ  Đề,  chẳng  keo  kiệt  hết 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  90  

riêng gì Mông Sơn Thí Thực, ngay cả hết thảy chú cũng đều chẳng được 

niệm, vì chưa được A Xà Lê truyền dạy! Nhưng từ xưa đến nay, người 

bình  thường  niệm  các  chú  Đại  Bi,  Chuẩn  Đề58  có  cảm  ứng  rất  nhiều! 

Thậm chí nhà Nho do từ bia, thiếp mà biết có Tâm Kinh, mắc bệnh sốt 

rét59 bèn gượng bệnh niệm kinh thì con quỷ gây bệnh sốt rét bèn tháo lui. 

Nếu  đúng  như  ông  nói  thì  con  quỷ  gây  bệnh  sốt  rét  sẽ  càng  thêm  đắc 

thế60! 

Nay  kể  cùng  ông  một  thí  dụ.  Ví  như  bậc  quân  tử  đức  dầy  lấy  thân 

làm gương để dìu dắt người khác, người trong một làng nghe theo sự chỉ 

huy, thảy đều an phận giữ mình. Người ấy do lấy thân làm gương để dìu 

dắt người khác, vượt hơn quan phủ phát ra hiệu lệnh buộc dân thi hành. 

Chớ nói sự cảm hóa bằng đức của người ấy trỗi hơn quan phủ! Nếu bắt 



thảy pháp, chẳng hề không lợi lạc chúng sanh. Đấy chính là bốn điểm trọng yếu của 

giới này. Ngoài ra, còn có những điều phải tuân thủ riêng khi thọ trì một bộ chú pháp 

nào đó, chẳng hạn như không được ăn một số thực phẩm nào đó, phải tẩy tịnh, gia trì 

tam nghiệp trước khi vào đàn tràng theo một nghi thức chuyên biệt v.v… cũng như 

phát  thệ  không  tự  tiện  nói  cho  người  khác  biết  những  gì  mình  đã  được  học,  nhằm 

tránh tạo khẩu nghiệp báng pháp cho người thiếu căn duyên với Mật pháp khởi lòng 

nghi  rồi  hủy  báng.  Trước  khi  vào  đàn  thọ  pháp  Mật  Tông  phải  thọ  giới  này.  Nói 

chung, Tam Muội Da Giới vẫn lấy Ngũ Giới làm căn bản, những kẻ tự xưng là Mật 

Tông bí truyền không vâng giữ Ngũ Giới đều là tà sư hoại loạn Phật pháp! 

58 Chuẩn Đề (Cundī), còn được gọi là Chuẩn Chi, Chuẩn Nê, Chuẩn Đề Quán Âm, 

Chuẩn Đề Phật Mẫu, Phật Mẫu Chuẩn Đề, dịch nghĩa là thanh tịnh. Đây là một hóa 

thân của đức Quán Thế Âm Bồ Tát, đặc biệt bảo hộ chúng sanh đoản mạng và chiết 

phục oán quỷ. Thiền Tông đặc biệt tôn sùng vị Bồ Tát này, hầu như các tự viện tùng 

lâm lớn của Trung Hoa đều thờ ngài. Thai Mật của Nhật Bản xếp ngài vào một trong 

các vị Phật Mẫu thuộc Phật Bộ, còn Đông Mật Nhật Bản xếp ngài vào một trong số 

sáu  vị  Quán  Âm  thuộc  Liên  Hoa  Bộ  (Thiên  Thủ  Quán  Âm,  Thánh  Quán  Âm,  Mã 

Đầu Quán Âm, Thập Nhất Diện Quán Âm, Chuẩn Đề Quán Âm, Như Ý Luân Quán 

Âm). Đại Sĩ Quán Âm hiện thân này khi nói chú Chuẩn Đề. Ngài thường được tạc 

tượng có mười tám tay, mỗi tay cầm một món pháp khí, nhằm thể hiện ý nghĩa phân 

thân hóa độ khắp cả lục đạo ứng với mười tám giới. 

59 Ngược bệnh: Chữ Ngược (瘧) ở đây không phải là bệnh sốt rét thông thường, mà 

là bệnh do oán đối  quỷ  mị  dựa vào khiến cho bệnh nhân lên cơn sốt  rét mỗi  ngày, 

phải nhờ vào chú lực hoặc kinh lực để giải trừ oán kết thì mới hết bệnh được. Chúng 

tôi vẫn dùng chữ “bệnh sốt rét” cho dễ hiểu. 

60 Do cuối Tâm Kinh là một bài chú nên nếu hiểu như ông Thôi Đức Chấn “chưa 

được  A  Xà  Lê  truyền  dạy  sẽ  không  được  niệm;  nếu  tự  tiện  niệm  sẽ  mắc  tội  vượt 

pháp” thì những Nho sĩ do không được truyền dạy mà khi bị bệnh Ngược cứ tự tiện 

niệm Tâm Kinh sẽ mắc tội vượt pháp, phước đức càng bị sút giảm, con quỷ gây bệnh 

Ngược do đó càng được tăng thêm thế lực. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  91  

chước quan phủ phát ra hiệu lệnh buộc người ta thi hành thì mọi người 

đều cho đó là phản nghịch. Chỉ [dùng tụng chú để] tự tu trì thì có ích, 

còn  nếu  tự  tiếm  mạo  sẽ  có  tội.  Như  thế  thì  sẽ  chẳng  đến  nỗi  đoạn  diệt 

Mật Tông, mà cũng chẳng đến nỗi phá hoại Mật Tông. Người thời nay 

phần nhiều dùng tình kiến phàm phu để nói Phật pháp. Vì thế, khắp mọi 

nơi đều trở thành gai góc, không chỗ nào để đặt chân bước đi được! 

“Tiếm mạo”61 là dối xưng A Xà Lê. Tác pháp62 nào có trở ngại gì, vẽ 

chữ Phạn để quán tưởng đều có thể chiếu theo nghi quỹ, nhưng chớ nên 

tự xưng là đã được A Xà Lê quán đảnh. Ai biết được nghĩa này thì lời 

khuyên của Quang càng thêm rõ ràng. Người thời nay học Phật đều bằng 

cái tâm  mù quáng khiến cho pháp nào cũng bị trở ngại, pháp nào cũng 

chẳng  thành,  đáng  than  cùng  cực!  (Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn  Sao  Tục  Biên, 

 quyển Thượng, Thư trả lời cư sĩ Thôi Đức Chấn - 5)  

* Kẻ tại gia niệm Mông Sơn có gì là không được? Đây là [nghi thức] 

để  kết  duyên  với  khắp  các  cô  hồn.  Nhỏ  là  Mông  Sơn,  trung  là  Diệm 

Khẩu, lớn là Thủy Lục, cùng là một chuyện cả. Thường kết duyên với cô 

hồn thì thường được sự tốt lành. Người ta chẳng dám niệm vì sợ sẽ vời 

quỷ đến, chẳng biết quỷ và người sống lẫn lộn, không chỗ nào không có 

quỷ!  Dẫu  không  vời  quỷ,  nhà  ai  không  có  quỷ?  Quỷ  đông  hơn  người 

trăm ngàn lần! 

Nếu con người sợ quỷ, hãy nên tích đức làm lành thì quỷ liền kính 

trọng, bảo vệ. Nếu con người làm chuyện ám muội, quỷ sẽ tranh nhau 

quấy phá, cho nên khó thể tốt lành. Nếu con người biết điều này, dẫu ở 

trong  nhà  tối  cũng  chẳng  dám  khởi  lên  ý  niệm  xấu  xa,  huống  chi  là 

chuyện  xấu?  Loại  quỷ  này  chính  là  thiện  quỷ,  người  đến,  chúng  bèn 

nhường,  người  đi,  chúng  lại  chiếm  khắp  chỗ  đất  ấy.  Nếu  quỷ  dữ  xuất 

hiện sẽ có chuyện chẳng tốt lành lớn. 

Phóng Mông Sơn nếu chí thành, dẫu là loài quỷ dữ dằn cũng kính 

cẩn vâng lời Phật sắc truyền, chẳng còn dữ dằn nữa. Do vậy, phàm là các 



61 “Tiếm mạo” là vượt phận và mạo nhận. Ý nói có những người tu Mật Tông biết 

được một vài nghi quỹ, được truyền thụ một vài Mật Pháp, nhưng chưa đủ tư cách, 

giới hạnh của một bậc đạo sư, chưa thấu hiểu Mật pháp, nhất là chưa đủ sự hành trì, 

đã tự tiện lập đàn truyền pháp, thâu nhận đệ tử, tự xưng là A Xà Lê, rồi lập tông, lập 

phái. 

62  Đây  là  một  thuật  ngữ  Mật  Tông,  hành  nhân  vào  đàn,  quán  tưởng,  kết  ấn,  cúng 

dường, tụng niệm, hỏa cúng dường (hộ-ma) đều gọi chung là “tác pháp”. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  92  

bệnh do oán nghiệp, thuốc chẳng thể chữa lành, hãy chí thành niệm Phật, 

niệm Quán Âm sẽ liền được mau lành, do oán quỷ được nhờ ơn niệm 

Phật,  được  sanh  vào  thiện  đạo.  Có  thể  biết  là  trước  mặt  mỗi  người 

thường có rất nhiều thiện quỷ hoặc ác quỷ. Người sợ quỷ thì nên giữ cái 

tâm tốt lành, nói lời tốt lành, làm chuyện tốt lành thì tất cả các quỷ đều 

trở thành kẻ hộ vệ. Loại quỷ ấy chỉ sợ không nhiều, chứ càng nhiều càng 

tốt, đâu có sợ chi?  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư 

 gởi cư sĩ Trần Huệ Cung)  

* Phương cách cầu siêu cho người đã khuất chỉ có niệm Phật thật là 

bậc nhất. Thí Thực trong đời nay đều là hình thức mà thôi; do vậy, chẳng 

bằng thỉnh Tăng niệm Phật, buổi tối phóng Mông Sơn sẽ có lợi ích thật 

sự. Kinh sám pháp sự của Đạo Gia thường là trộm lấy những danh nghĩa 

trong  Phật  pháp  rồi bịa đặt  ra!  Tăng  thí thực  còn  khó  được lợi  ích  thật 

sự, thì đạo sĩ thí thực há độ được vong ư? Chẳng qua mượn chuyện này 

để dối người mà thôi!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, 

 Thư trả lời cư sĩ Thôi Đức Chấn - 4 ) 

*  Nhiễu  Phật  nên  giống  như  mặt  trời,  mặt  trăng  từ  phương  Đông 

sang  Nam,  qua  Tây,  lên  Bắc,  đừng  từ  Đông  lên  Bắc,  qua  Tây,  xuống 

Nam, vì thuận nhiễu (nhiễu theo đúng chiều) có công đức, nghịch nhiễu 

mắc tội lỗi. Tây Vực coi trọng nhất cách “vi nhiễu” (đi nhiễu quanh), họ 

coi vi nhiễu (đi nhiễu quanh) tương đương với lễ bái, [vì đi nhiễu quanh] 

mang  ý  nghĩa  tùy  thuận  đức  Phật.  (Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn  Sao  Tục  Biên, 

 quyển Thượng, Thư trả lời cư sĩ Ninh Đức Tấn)  

*  Một  pháp  Tịnh  Độ  ai  ai  cũng  tu  được,  hễ  tu  đều  có  cảm  ứng. 

Người thời nay phần đông ham cao chuộng xa, đến nỗi có thể là vì bầy 

vẽ bề ngoài mà đâm  ra gây trở ngại cho lợi ích thật sự. Con người bây 

giờ hễ ra công [tu hành] liền nói đến chuyện xây dựng trước, chẳng biết 

duyên  do  của  Tịnh  Độ,  lại  muốn  nghiên  cứu  rộng  khắp  kinh  luận  Đại 

Thừa, hoặc hâm mộ sự huyền diệu của Thiền Tông, hoặc hâm mộ sự tinh 

vi của Tướng Tông, hoặc hâm mộ thần thông của Mật Tông, xem pháp 

“cậy vào Phật lực để liễu sanh tử” như chuyện vô ích! 

Thiền  Tông  dù  có  ngộ,  nhưng  ai  đạt  đến  địa  vị  nghiệp  tận  tình 

không? Tướng Tông dẫu có thể nhớ rõ ràng danh tướng, nhưng ai có thể 

thật sự phá được Ngã Chấp và Pháp Chấp? Thần thông của Mật Tông và 

“hiện  thân  thành  Phật”  (thành  Phật  ngay  trong  thân  này)  thì  quả  thật 

cũng có chuyện ấy, nhưng chẳng phải là chuyện để hạng căn tánh như 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  93  

ông  và  tôi  mong  mỏi  được.  Nếu  muốn  được  thần  thông,  muốn  được 

thành  Phật ngay, thì  do đấy  bị  ma  dựa  phát  cuồng  rất nhiều!  (Ấn  Quang 

 Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư trả lời cư sĩ Mẫn Tông Kinh)  

*  Điều  ông  chấp  thuộc  về  Đoạn  Kiến63,  chẳng  biết  một  niệm  tâm 

tánh của con người chúng ta chẳng phải thường, chẳng phải đoạn! Vì sao 

chẳng phải đoạn? Trước không có khởi đầu, sau không có kết thúc. Nếu 

có  khởi  đầu  và  kết  thúc  là  rớt  vào  Đoạn  Kiến!  Vì  sao  chẳng  phải 

thường?  Bản  tánh  thường  nhiên  bất  biến,  nhưng  lại  có  ý  nghĩa  tùy 

duyên. Hễ gặp duyên ngộ - tịnh, sẽ thành Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ 

Tát, Phật. Tuy viên thành Phật đạo nhưng [tâm tánh] trọn chẳng tăng, chỉ 

bỏ hết vọng tưởng, chấp trước, khôi phục tâm tánh sẵn có mà thôi! Nếu 

gặp duyên mê - nhiễm bèn thành trời, người, Tu La, quỷ, súc sanh, địa 

ngục. Tuy luân hồi trong sáu nẻo, [tâm tánh] trọn chẳng bị giảm, chỉ do 

vọng  tưởng,  chấp  trước  che lấp  bản  tánh như  mây  che  mặt  trời  nhưng 

mặt trời vẫn y như cũ, không bị hao hụt! 

Thuở ban đầu ông học phép Châu Thiên Đại Đạo64, đây chẳng những 

không phải là Phật pháp, mà cũng chẳng phải là phép của Lão Tử. Hãy 



63 Đoạn Kiến (Uccheda-Drsti): Còn gọi là Đoạn Diệt Luận, phản nghĩa với Thường 

Kiến. Đây là tà kiến cho rằng rốt cuộc thế gian và ta đều mất hết, không còn nữa, hay 

nói đơn giản là chấp rằng “chết đi là hết”! Do vậy, kẻ chủ trương Đoạn Kiến không 

tin vào nhân quả, báo ứng. Quan điểm tà kiến có thể thấy rõ nhất qua cách nói của 

ngoại đạo Phú Lan Na Ca Diếp được ghi trong kinh Đại Bát Niết Bàn:  “Không thiện, 

 không ác, cũng không có quả báo thiện - ác”. 

64 Châu Thiên là một thuật ngữ của Nội Đan trong Đạo Giáo. Trong ý nghĩa nguyên 

thủy, Châu Thiên là sự chuyển vận tuần hoàn của trời đất. Từ ý nghĩa này, các nhà 

Dịch  học  đã  gán  cho  mỗi  quẻ  trong  kinh  Dịch  một  con  số,  gọi  là  Châu  Thiên  Số, 

chẳng hạn quẻ Khôn khởi từ số 6, 6 lần 6 là 36, đấy chính là số thành của Âm. Quẻ 

Càn khởi từ số 9, 6 lần 9 bằng 54, chính là số thành của Dương. Từ đó, các nhà Nội 

Đan đi xa hơn, cho rằng 9 và 6 cộng thành 15 là số của Nhất Khí (tức Âm Dương 

hợp nhất). Do vậy, họ cho rằng thân thể con người là một Tiểu Thiên Địa. Một hơi 

thở hít vào, thở ra chính là một vòng Tiểu Châu Thiên giống như sự tuần hoàn của 

Âm - Dương trong vòng trời đất. Thở ra hít vào đủ 360 lần là một Đại Châu Thiên. 

Tuy  vậy,  sau  này,  dưới  ảnh  hưởng  của  Khí  Công,  Đại  Châu  Thiên  và  Tiểu  Châu 

Thiên được hiểu khác hẳn đi. Đại Châu Thiên và Tiểu Chân Thiên là cách vận công 

hít thở theo hai mạch Nhâm và Đốc, tùy theo đường vận chuyển của Khí mà gọi là 

Đại  hay  Tiểu  Châu  Thiên.  Châu  Thiên  Đại  Đạo  là  một  phái  luyện  Nội  Đan  thịnh 

hành ở Trung Hoa thời đó, trá xưng là Phật giáo chánh truyền để thu hút tín đồ. Do 

phép vận khí này do các đạo sĩ đời sau chế ra, gán cho Lão Tử, nên Tổ Ấn Quang nói 

 “phép này cũng chẳng phải là của Lão Tử”. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  94  

thử xem Đạo Đức Kinh của Lão Tử có câu:  “Ngô hữu đại hoạn, vị ngô 

 hữu thân”  (Ta có mối lo lớn là vì ta có thân). Ngoại đạo đều chú trọng 

trường sanh bất lão và thành Đại La thần tiên. Nếu trở thành thần tiên 

nơi cung Đại La65, xưng “thần” (bầy tôi) dưới tòa của Ngọc Đế, liền cho 

là vinh dự không chi hơn được!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển 

 Thượng, Thư trả lời cư sĩ Thái Tích Đỉnh ở Hải Môn - 3)  

* Sách Trung Dung nói:  “Nhân giai viết dư trí, khu nhi nạp chư cổ, 

 hoạch hãm tịnh chi trung, nhi mạc chi tri tỵ dã” (Con người ai cũng tự 

cho là mình thông minh, nhưng nếu thân bị hãm vào lưới rập, sụp hầm 

bẫy, chẳng biết tránh né ra sao)66. Do chỉ biết hướng ra ngoài theo đuổi, 

chẳng  biết  hồi  quang  phản  chiếu  nên  mới  tai  hại  như  thế.  Nếu  có  thể 

phản  chiếu  tự  tâm,  ẩn  giấu  cái  trí  để  mong  tự  chiếu  thì  sẽ  có  thể  học 

thánh, học hiền, học Phật, học Tổ, ắt còn sống thì dự vào bậc thánh hiền, 

mất sẽ lên cõi Cực Lạc.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển Thượng, 

 Thư chỉ dạy cư sĩ Sài Dã Ngu)  

*  Những  kẻ  đứng  ngoài  cửa  thường  chẳng  cho  những  điều  đã  nói 

trong sách là đúng, liền cầu bí pháp “miệng truyền, tâm trao”. Đây chính 

là quen thói nghe theo tà thuyết “phải là miệng truyền tâm trao thì mới 

có thể đắc đạo” của ngoại đạo, rồi tưởng lầm Phật pháp cũng giống như 

vậy, đáng buồn, đáng đau, chớ nhiễm tà kiến ấy!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn 

 Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư trả lời cư sĩ Lương Huệ Đống)  

* Con buôn keo bẩn, bừa bãi, người ta dễ biết, chứ nhà Nho xấu xa, 

bừa bãi, vẫn được người khác ngưỡng mộ! Nếu ông không có tri kiến lỗi 

lạc, ắt sẽ bị hãm vào chỗ nước xoáy ấy. Ông chỉ học được thói ăn nói lớn 

lối, chẳng biết  “đạo Nghiêu - Thuấn là hiếu đễ mà thôi!”  Đạo của quân 

tử nằm trong vòng con cái, bầy tôi, em, bè bạn. 

Thấu hiểu cùng tận lý của sự vật trong thiên hạ thì tuy là bậc thánh 

nhân vẫn chưa chắc đã làm được! Nhưng trừ khử  được món vật tư dục 

trong tâm của chính mình thì sự lý của mọi sự vật trong thiên hạ sẽ đều 

thấu hiểu cùng tận (Tư dục trong tâm, nêu lên những thứ nặng nề nhất thì chính là 



65 Đại La Cung là chỗ ở của Ngọc Đế theo truyền thuyết Đạo Giáo. Câu nói quen 

thuộc của đạo sĩ là:  “Tam Thanh thượng, viết Đại La”  (Phía trên Tam Thanh là Đại 

La). Theo các đạo sĩ, chỗ cư trú trên thiên giới có ba mươi sáu nơi, chỗ cao nhất gọi 

là trời Đại La. Cung Đại La nằm trên tầng trời Đại La. 

66 Chúng tôi dịch câu này theo cách diễn giải của Tứ Thư Bạch Thoại Giải Thích. 

Theo sách ấy, chữ Chư (諸) ở đây chính là cách viết giả tá của chữ Ư (於). 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  95  

tham, sân, si, tài, sắc, của cải, thanh danh, quyền thế, địa vị. Hễ có điều gì ham muốn 

đều là tư dục cả. Ngay như bọn Lý Học nói lý trái lẽ là vì tư dục quá lớn vậy. Lúc 

này đất nước lắm tai nạn, nhân dân thống khổ đều là vì bọn Lý Học phá nhân quả rồi 

thai nghén thành hình,  chẳng thể không biết). Thánh nhân dạy người phương 

pháp “cách vật, trí tri, thành ý, chánh tâm, tu thân, tề gia, trị quốc, bình 

thiên hạ” chính là dạy con người [tu dưỡng] từ gần đến xa, từ thân đến 

sơ, sao cho tư dục trong lòng người bị trừ khử thì lương tri sẵn có sẽ tự 

phát hiện. Từ đấy, ý thành, tâm chánh, thân tu, gia tề, nước trị, thiên hạ 

bình! Há có phải thấu hiểu cùng tận lý của mọi sự vật trong thiên hạ rồi 

mới có thể thành ý chánh tâm ư? Nếu nói như vậy thì kẻ chẳng đọc trọn 

khắp hết thảy các sách thế gian và xuất thế gian, chẳng đi khắp các nước 

sẽ chẳng có hy vọng “thành ý, chánh tâm” hay sao? 

Phải  biết:  Trừ  khử  tư  dục  để  thấu tỏ  lương  tri hòng  thành ý chánh 

tâm thì người tuy chẳng biết một chữ vẫn có thể làm được! Nếu do thấu 

hiểu cùng tận lý của mọi sự vật trong thiên hạ để cầu đạt đến tột cùng, dù 

có là thánh nhân vẫn chẳng thể làm được! Ông chẳng biết họ Châu (tức 

Châu Hy) hiểu sai chữ “vật” và chữ “cách” nên báng Phật, phá nhân quả, 

luân hồi; lại còn ăn trộm cách tham cứu của Thiền Tông để tự khoe tài, 

vì thế nói: “Một mai bừng tỏ liền thông suốt”. Nếu ông nghĩ giải thích 

chữ “cách vật”67 theo kiểu của họ Châu là đúng thì dẫu ông có “cách” 

suốt cả đời vẫn chẳng đạt đến chỗ cùng tận, nói gì đến chuyện “bừng tỏ, 

thông suốt”! 

Lời bàn luận dài dòng lần này quan hệ rất lớn; do vậy, tôi khuyên 

ông cũng nên đưa cho cha ông đọc [thư này]. Còn chuyện ông theo đuổi 

nghề buôn bán hay nghề Nho, ông hãy tự suy xét. Nếu đọc đến phần nói 

về căn bệnh của ông trong đoạn thư trước chẳng sanh lòng cảm kích, trái 

lại sanh ra phiền não thì ông làm thương nhân cũng sẽ là ngụy thương, 

làm nhà Nho cũng là ngụy Nho! Theo đuổi việc dạy dỗ người khác mà 

lìa khỏi luân thường, nhân quả thì cũng chỉ rớt vào tình cảnh thật sự là 

“tự  lầm,  lầm  người”  mà  thôi!  Sợ  ông  còn  mơ  màng  chẳng  thấy  được 

điều này, nên tôi phải nói sẵn! Nếu không  tin tưởng, chẳng ngại gì giữ 

lại [thư này] để sau này làm gương [nhằm biện định] thành hay bại do 

tuân theo hay chống trái. 



67 Châu Hy hiểu “cách vật” là thông đạt đến tột cùng hết thảy sự vật trong thế gian. 

Do sự vật trong thế gian là vô tận, không thể nào thấu hiểu trọn hết được nên Tổ mới 

nói:  “Dẫu ông có Cách suốt cả đời vẫn chẳng đạt đến chỗ cùng tận”. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  96  

Quốc Học Chuyên Tu Quán ở Vô Tích do quan Hàn Lâm đời Thanh 

trước  kia  là  Đường  Văn  Trị  sáng  lập.  Ông  này  hai  mắt  không  thấy 

đường. Bộ Thập Tam Kinh Độc Bản do ông ta chú giải, ông Thi Tỉnh 

Chi bỏ ra mấy vạn đồng khắc ván, in được hai trăm bộ, cậy Quang viết 

lời tựa; nhân đó, Quang xin gởi cho một bộ. Một bộ gồm hơn tám mươi 

cuốn, không gắn dây đánh dấu, không in phần thư căn68, hơn tám mươi 

cuốn sách ấy làm sao có thể kiểm nghiệm cho được? Do vậy, biết họ chỉ 

tuân theo lối cổ, chẳng biết làm lợi cho người khác. 

Quang  bận  bịu  nhiều  việc,  chẳng  thể  nào  đọc  hết  được  [trọn  bộ 

sách].  Giở  xem  đại  lược,  thấy  ông  ta  chỉ  ra  những  thiên  Thuấn  Điển, 

Thái Giáp, Hàm Hữu Nhất Đức, Thuyết Mạng v.v… trong kinh Thư đều 

là ngụy tạo; đối với thiên Hàm Hữu Nhất Đức đều lấy những “sách” đã 

dẫn [trên đây] để làm chứng, chẳng nghĩ kẻ ngụy tạo có thể dẫn những 

đoạn  kinh  văn  thuộc  phần  sau  thiên  Hàm  Hữu  Nhất  Đức!  Há  những 

người viết ra những sách69 ấy chẳng được trích dẫn phần trước của thiên 



68  Dây  đánh  dấu  (thư  thiêm  -  bookmark):  Cái  thẻ  để  cài  vào  sách  nhằm  đánh  dấu 

phần đã đọc, hoặc sợi dây dẹp để đánh dấu phần sách đã đọc đều gọi là “thư thiêm”. 

Trong  cổ  văn,  Thư  Thiêm  còn  có  nghĩa  là  phần  mục  lục  đầu  sách  và  tiểu  mục  lục 

trước mỗi chương sách để người đọc có thể tìm được chương và tiểu đoạn cần tìm dễ 

dàng. 

Thư  căn:  Vì  không  tìm  được  từ  tương  ứng  để  diễn  tả  chữ  này,  chúng  tôi  đành  để 

nguyên không dịch. Trong cách in sách chữ Hán, mỗi trang thường chừa một khoản 

trống bên trái trang sách (tức phần “giáp lai”) để ghi tên sách, số trang, số quyển cho 

tiện tra cứu; nói cách khác, nó tương ứng với phần header hay footer trong Microsoft 

Word. 

69 Kinh Thư, gọi đầy đủ là Thượng Thư, là một trong năm kinh của Nho Gia. Theo 

Hán Thư, thiên Văn Nghệ Chí, sách này do Khổng Tử chỉnh lý, biên tập, gồm một 

trăm thiên. Đến thời Tần Thủy Hoàng đốt sách chôn học trò, quan Bác Sĩ Phục Sanh 

(có thuyết nói là Phục Thắng) lén đem giấu trong vách, khi Lưu Bang lật đổ nhà Tần, 

lập ra nhà Hán, Phục Sanh tìm lại thấy sách đã bị hư mất mấy chục thiên, chỉ còn sót 

lại  29  thiên.  Sau  đấy,  triều  đình  nhà  Hán  sai  Tiều  Thố  đến  nghe  Phục  Sanh  giảng 

sách, ghi chép lại thành bộ Thượng Thư hiện thời (mệnh danh là Kim Văn Thượng 

Thư để phân biệt với Cổ Thượng Thư do những người khác sưu tập được, chẳng hạn 

như bản của Khổng An Quốc – cháu đời thứ 11 của Khổng Tử). Nội dung của sách 

Thượng Thư được chia thành bốn phần chánh, mỗi phần gọi là Thư (sách), tức Ngu 

Thư, Hạ Thư, Thương Thư và Châu Thư, chép các điển chế từ thời Nghiêu Thuấn 

đến đời Tần Mục Công thời Xuân Thu. Thuấn Điển, Thái Giáp, Hàm Hữu Nhất Đức, 

Thuyết Mạng đều là những thiên sách trong Thượng Thư. Đôi khi, người ta cũng gọi 

mỗi  thiên của Thượng  Thư là sách (điển hay thư). Ông Đường Văn Trị  cho những 

thiên vừa được nói trên đây đều là ngụy tạo vì thiên Hàm Hữu Nhất Đức trích dẫn 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  97  

Hàm  Hữu  Nhất  Đức  ư?  Do  vậy,  Quang  sợ  quá;  sau  này  gặp  ông  Thi 

Tỉnh Chi cho biết: Ông Đường muốn làm bậc cao nhân đệ nhất từ ngàn 

xưa tới nay, bèn làm ra vẻ lập dị hòng lưu danh cho đời sau, đến nỗi mắt 

của  chính  mình  không  thấy  được  ánh  sáng  mặt  trời  nữa,  chẳng  đáng 

buồn ư?  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư gởi cư sĩ Châu 

 Pháp Lợi - 1)  

* Khăn vuông lót tay để lễ Phật của nữ nhân ở phương Nam có in 

danh hiệu của Phật, Bồ Tát, trên đó có đóng dấu các chùa, trải lên đất để 

lễ Phật, hoặc dùng để lót ngồi. Phong tục xấu xa này lưu truyền khắp xa 

gần. Năm Quang Tự 21 (1895), ở chùa A Dục Vương, Quang thấy một 

phụ nữ dùng miếng vải ấy để lót ngồi, do đấy, bèn nói với vị điện chủ 

điện Xá Lợi, điện chủ nói: “Đấy là phong tục của vùng này”, có ý cho 

rằng Quang lắm chuyện! Vì thế, trong Phổ Đà Chí có nói đến tội lỗi ấy, 

không biết có ai chịu lưu tâm hay chăng? 

Thế gian chẳng biết có bao chuyện chẳng thể suy xét đến tận cùng, 

do đã thành thói quen, ai cũng cho là có lý. Như người ăn mặn cho kẻ ăn 

chay là không tốt lành, bất lợi cho con cháu; nếu ăn chay trường sẽ làm 

cho con cháu đoạn tuyệt! Rốt cuộc có kẻ tin theo, chẳng bằng lòng cho 

cha mẹ ăn chay trường. Những lời ngoa truyền ấy trọn khắp các nơi. Lại 

nữa, hễ có người sanh nở thì có kẻ niệm Phật trọn chẳng dám gần. Lại có 

người chẳng nhìn người chết, chẳng nhìn cô dâu mới cưới, cũng như phá 

địa  ngục,  phá  huyết  hồ,  trả  tiền  Thọ  Sanh.  Những  chuyện  vô  lý  ấy, 

những ông sư phàm tục vì cầu lợi bèn làm cho người ta, kẻ vô tri vì để 

tiêu tội bèn bỏ tiền mời người làm, còn đối với pháp môn Niệm Phật thật 

sự được lợi ích lại coi thường! 

Vào  năm  Dân  Quốc  18  (1929),  Long  Tử  Tu,  Bộc  Thu  Thừa  tính 

dùng  một  ngàn  sáu  hay  một  ngàn  bảy  trăm  đồng  để  làm  một  hội  Thủy 

Lục70  tại  Bảo  Hoa  Sơn,  nói  với  Quang.  Quang  bảo  đem  tiền  ấy  để  tổ 



những câu trong những thiên trước. Tổ Ấn Quang chỉ ra chỗ mâu thuẫn, khiên cưỡng 

trong lập luận này: Kẻ ngụy tạo có thể dẫn cả những phần nằm trước Hàm Hữu Nhất 

Đức hay sau thiên đó, đâu có gì buộc họ chỉ được quyền trích dẫn những phần nằm 

trước mà thôi! Hơn nữa, khi viết sách, có ai cấm tác giả không được trích dẫn những 

sách khác hoặc những điều đã được nói trong những chương trước! 

70 Thủy Lục là pháp hội thí thực cho ngạ quỷ cũng như hết thảy những sinh vật sống 

trên  đất,  dưới  nước  nhằm  cứu  bạt  các  loài  quỷ.  Theo  Thích  Môn  Chánh  Thống, 

quyển 4:  “Gọi tên là Thủy Lục là do ý nghĩa „chư tiên đến ăn trong các dòng nước, 

 quỷ đến ăn nơi đất sạch”.  Duyên khởi của pháp hội này là do Tiêu Diễn (Lương Vũ 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  98  

chức Niệm Phật Thất, bọn họ liền bỏ đi không làm, chỉ dùng mấy trăm 

đồng để niệm Phật. Nếu Quang tán thành họ làm đàn Thủy Lục thì hai 

người [mỗi người] đều phải tốn hơn tám trăm đồng, đủ thấy người thế 

gian  phần  nhiều  thích  chuyện  náo  nhiệt  phô  trương,  chứ  không  phải  là 

chân thật cầu siêu cho người đã khuất và phổ độ cô hồn! 

Giấy vàng bạc cũng chớ nên bỏ, mà cũng không nhất định phải thiêu 

bao nhiêu. Cần biết: Đây là thứ dùng để cứu giúp cô hồn, chứ Phật, Bồ 

Tát và người vãng sanh trọn chẳng dùng đến. Cũng là nhờ Phật lực, pháp 

lực, tâm lực mà biến ít thành nhiều. Nếu mỗi người đều được một tờ thì 

dù số đến ngàn vạn vạn tờ cũng chẳng thể trọn khắp được vì cô hồn và 

quỷ thần trọn khắp hư không vậy! Nếu biết nghĩa “biến ít thành nhiều” 

thì cái tâm cứu tế cô hồn cũng trọn hết, mà cũng không mắc lỗi quá sức 

phung phí. Ấy là do lòng ai nấy chí thành làm thì tâm lực trọn khắp, của 

cải trong cõi âm cũng được trọn khắp theo!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục 

 Biên,  quyển  Thượng,  Thư  gởi  cho  cư  sĩ  Lý  Huệ  Trừng  bàn  về  chuyện  [xử  trí]  tro 

 thiêu hóa kinh và tiền vãng sanh)  

* Đức Phật vì chúng sanh trong chín pháp giới nói ra, chúng ta há 

nên chẳng tự lượng, cứ chuyên chú theo cái nhìn của bậc tối thắng ư? 

Thân trượng sáu hay tám thước, đức Phật đã từng giảng qua cho chúng 

ta.  [Đức  Phật  đã]  vì  kẻ  Hạ  Phẩm  trước  khi  đọa  địa  ngục  mà  rộng  mở 

pháp  Trì  Danh,  tức  là  Quán  Kinh  vẫn  coi  Trì  Danh  là  hạnh  thiết  yếu 

nhất.  Vô  Lượng  Thọ  Kinh  nói  cặn  kẽ  thệ  nguyện  của  Phật  và  những 

tướng thanh tịnh, đấy chính là bí quyết quan trọng cho người tu tập dựa 

theo kinh Tiểu Bổn (kinh A Di Đà). Do có hai kinh này nên biết văn tự 

của kinh Tiểu Bổn chỉ là toát yếu. Do vậy, biết rằng: Tuy  y theo Tiểu 

Bổn, chớ nên nghĩ hai kinh kia không khẩn yếu rồi coi thường! 

Đối  với  sự  tu  trì,  nếu  thật sự  chí thành  thì  một  lần  chiêm  ngưỡng, 

một  lạy,  một  lượt  xưng  danh  đều  tiêu  diệt  được  vô  lượng  tội,  tăng  vô 

lượng phước, chứ không phải là nhất định phải tu theo một cách nào mới 

được! Tâm địa thanh tịnh, thánh cảnh hiện tiền, nhưng đấy vẫn là những 



Đế)  mộng  thấy  thần  tăng  dạy  lập  trai  hội  nhằm  phổ  tế  quần  linh  trong  lục  đạo  tứ 

sanh. Vua bèn cầu cao tăng đọc khắp các kinh điển, y theo chuyện A Nan gặp quỷ 

Diện Nhiên, thiết lập pháp hội thí thực bình đẳng, soạn ra khoa nghi. Theo Phật Tổ 

Thống  Ký,  pháp  hội  Thủy  Lục  đầu  tiên  được  cử  hành  tại  chùa  Kim  Sơn  vào  năm 

Thiên Giám thứ tư (505) đời Hậu Lương. Về sau khoa nghi này thất truyền. Đến niên 

hiệu Hàm Thuần đời Đường, pháp sư Đạo Anh chùa Pháp Hải tại Trường An được dị 

nhân chỉ điểm, tìm lại được khoa nghi bèn tổ chức và lưu truyền pháp hội này. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  99  

gì ta sẵn có. Há nên như đứa con nghèo nhặt được vàng bèn mừng vui 

quá  mức  như  điên,  như  cuồng?  Đã  có  tình  trạng  ấy,  hoàn  toàn  là  tính 

cách của phàm tình. Nếu chẳng suy xét phản tỉnh, khó khỏi bị ma dựa! 

Xưa kia, đại sư Trí Giả tụng kinh Pháp Hoa, đến chỗ  “thị danh chân 

 tinh tấn, thị danh chân pháp cúng dường Như Lai”  (đấy gọi là chân tinh 

tấn, đấy gọi là chân pháp cúng dường Như Lai) hoát nhiên đại ngộ, lặng 

lẽ nhập định, đích thân thấy một hội Linh Sơn nghiễm nhiên chưa tan. 

Nếu có tướng trạng mừng rỡ điên cuồng không kiềm chế được thì làm 

sao nhập định cho được? Suy nghĩ điều này sẽ biết: Thánh cảnh hiện bèn 

mừng  rỡ  như  điên  thì  đều  là  phàm  tình,  rất  trái  nghịch  thánh  trí.  Nếu 

chẳng tự lượng, cũng nguy hiểm lắm thay!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục 

 Biên, quyển Thượng, Thư trả lời đại sư Tế Thiện)  

* Pháp môn Tịnh Độ là pháp môn đặc biệt trong Phật pháp. Nếu đời 

trước không có Tịnh nhân, sẽ rất khó sanh lòng tin. Thiền giả lấy “kiến 

tánh thành Phật” để tự khoe tài, Giảng giả (người học Giáo) lấy hoằng 

dương  Giáo  Quán  để  tự  khoe  khoang.  Họ  chẳng  những không  chịu đề 

xướng [pháp môn Tịnh Độ], mà còn cực lực đả phá, bài xích, đa phần là 

như vậy. Chúng sanh đời Mạt Pháp chẳng gặp được pháp môn Tịnh Độ 

dẫu có thể minh tâm kiến tánh, thông hiểu Giáo Quán sâu xa, ai có thể 

chẳng đoạn Phiền Hoặc mà liễu sanh thoát tử được? Quang túc nghiệp 

sâu  nặng,  mới  sanh  được  sáu  tháng  liền  bị  bệnh  mắt,  từ  đấy  suốt  một 

trăm  tám  mươi  ngày  chưa  từng  mở  được  mắt,  trừ  lúc  ăn  ngủ  ra,  khóc 

suốt ngày đêm. Đến khi lành bệnh, còn được thấy bầu trời. Vào trường 

đi học,  trúng  phải  chất  độc  của  Hàn  -  Âu  -  Châu  -  Trình  rất sâu,  may 

không có tài như các ông ấy. Nếu không, đã mang quả báo hãm vào đọa 

địa ngục ngay trong khi còn sống rồi! Về sau biết họ sai trái, do vậy liền 

xuất gia. Cửa ngõ Tông - Giáo cao vời, không sức nào ngóng dò được, 

chỉ mong cậy vào Phật từ lực vãng sanh Tây Phương. 

Hai mươi năm trước, nhập chúng tại chùa Pháp Vũ núi Phổ Đà, sống 

nhàn tản. Hai chữ Ấn Quang trọn chẳng dùng trong các giấy tờ viết lách, 

vì thế được yên vui không phiền nhiễu. Năm Dân Quốc thứ sáu (1917), 

đã có hai người (tức Từ Úy Như và Châu Mạnh Do) đem những lá thư 

Quang gởi cho bè bạn in thành mấy ngàn bản tặng cho người khác. Năm 

sau, Từ Úy Như in Văn Sao. Từ đấy, hằng ngày không được rảnh rỗi. 

Quang chỉ đem pháp môn Tịnh Độ nói với bọn họ, mặc cho người ta bảo 

tôi “vô tri vô thức!”. Ông đã đọc Văn Sao, An Sĩ Toàn Thư, Liễu Phàm 

Tứ  Huấn  v.v…  hãy  dùng  những  điều  ấy  để  tự  hành,  dạy  người,  chắc 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  100  

chắn thừa thãi có dư. Nếu còn nghiên cứu Tông, Giáo, trộm sợ rằng thấy 

lời  lẽ  nhà  Thiền  huyền  diệu,  lý  bên  Giáo  sâu  xa,  lại  coi  Tịnh  Độ  như 

chuyện  vặt vãnh, đâm  ra  chẳng  ổn thỏa, thích đáng bằng  kẻ  chất  phác 

chẳng biết gì, cứ nhất tâm niệm Phật! Quang già rồi,  mục lực lẫn tinh 

thần đều không đủ  (Hoằng Hóa Nguyệt San số 12 - Ấn Quang Văn Sao Tam Biên, 

 quyển 2, Thư trả lời cư sĩ Hóa Phàm) 

* Bốn mươi tám nguyện của A Di Đà Phật lẽ đâu chẳng có chuyện 

cứu khổ ách? Quán Âm Bồ Tát tùy cơ chỉ dạy, há lẽ nào chẳng tiếp dẫn 

vãng sanh Tây Phương? Người niệm Phật lâm chung thấy Phật và thánh 

chúng đích thân đến tiếp dẫn, há nên chấp chết cứng như thế? Nếu đúng 

là  như  vậy  thì  Phật  cũng  chẳng  đáng  gọi  là  Phật,  Bồ  Tát  cũng  chẳng 

đáng gọi là Bồ Tát! 

Sanh về Tây hãy nên lấy tín nguyện làm gốc, nếu gặp nguy hiểm bèn 

niệm  Quán  Âm. Có  tín nguyện  thì  khi  mạng chung quyết  định  sanh về 

Tây Phương, hoặc chỉ chuyên nhất niệm A Di Đà thì gặp khổ ách cũng 

được giải thoát. Những điều [cảm ứng như vậy được] sách cổ ghi chép 

càng  khó  tính  kể.  Nay  trong  trần  lao  thì  chuyện  gì  cũng  viên  thông, 

nhưng trong tu trì thì chuyện gì cũng chấp chết cứng, chẳng đáng viên 

thông  mà  lại  lầm  lạc  viên  thông,  chẳng  đáng  chấp  trước  mà  cứ  chấp 

trước chết cứng! Do điều này  mà biển khổ sóng dậy liên tục, luân hồi 

không ngừng nghỉ vậy. Người có kiến giải như vậy khác nào trẻ nít, con 

người như vậy nào đáng để cùng bàn luận nữa!  (Vĩnh Tư Tập - Ấn Quang 

 Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, Thư trả lời sư Như Sầm hỏi thay cho bạn)  

* Nếu người học Phật chẳng chú trọng tận tụy thực hành thì có khác 

gì kép hát trong cõi đời đâu! Trên sân khấu, khổ - sướng, buồn - vui diễn 

cho thật giống như đúc, nhưng thật ra cũng chẳng có mảy  may gì liên 

quan  đến  ta.  Như  vậy  thì  sẽ  trở  thành  gã  si  ham  danh  ghét  thật,  tâm 

muốn lừa người dối Phật, thật sự chỉ tạo thành cái lỗi lừa người dối Phật. 

Người còn chẳng nên lừa, huống gì là Phật? Phải chú trọng thật sự thực 

hiện thì mới nên.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư trả 

 lời cư sĩ Hứa Hy Đường)  

*  Đức  Như  Lai  chẳng  xuất  hiện,  cõi  đại  thiên  giống  như  đêm  dài. 

Phật nhật đã chiếu khắp, các pháp đều rạng rỡ. Chẳng riêng gì tam thừa 

thánh nhân mau lên được bờ giác, mà còn khiến cho hàm thức trong sáu 

đường đều dần dần thoát vòng khổ. Phật dùng một âm diễn thuyết pháp, 

chúng sanh tùy theo mỗi loại đều hiểu. Ví như một trận mưa nhuần thấm 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  101  

trọn khắp, cây cỏ mỗi loài tự sum xuê; một vầng trăng hiện bóng khắp 

nơi,  nơi  sông  biển  tùy  mỗi  người  thấy  khác.  Chỉ  rõ  Phật  tánh  sẵn  có, 

chúng  sanh  và  Phật  vốn  đồng.  Dạy  rõ  do  tu  trì  thuận  hay  nghịch  [Phật 

tánh]  mà  phàm  -  thánh  thật  khác  biệt.  Chia  ra  nói  thành  năm  thừa,  để 

mong  [chúng  sanh]  theo  đường  về  nhà.  Chẳng  lập  một  pháp  ngõ  hầu 

hiểu  gốc  mà  biết  ngọn. Ngũ  tánh71, tam  thừa  cùng  về  một  đạo; Tứ  Đế, 

Lục  Độ  chẳng  ngoài  một  tâm.  Hết  thảy  pháp  Thiên,  Viên,  Đốn,  Tiệm, 

pháp pháp dung nhiếp. Hết thảy hạnh Đại, Tiểu, Quyền, Thật, hạnh hạnh 

viên thông. Đây chính là quy củ lớn lao nuôi dạy hàng ngàn căn cơ của 

đức  Như  Lai,  là nghĩa  lý  lớn lao trong  giáo  pháp  suốt  cả  một  đời đức 

Phật. 

Xét  từ  lúc  đạo  Phật  được  hưng  khởi  vào  đời  Chiêu  Vương  nhà 

Châu72,  đạo  truyền  khắp  cõi  Tây  Càn  (Ấn  Độ),  đến  đời  Hán  Minh  Đế, 

pháp  được  truyền  sang  Đông  Chấn  (Trung  Hoa).  Thoạt  đầu  chỉ  được 

hoằng  truyền  nơi  đất  Bắc,  đến  đời  Ngô  mới  bắt  đầu  truyền  xuống 

phương Nam. Từ đời Tấn trở đi, đạo được truyền khắp trong nước, ngoài 

nước: Cao Ly, Nhật Bản, Tiêm La (Thái Lan), Miến Điện đều cùng được 

gội pháp hóa của Phật trong thời ấy. Ngài La Thập ở Quan Trung73, Viễn 



71 Ngũ Tánh là một khái niệm phân chia căn tánh theo tông Hoa Nghiêm, dựa trên 

căn tánh thành Phật của chúng sanh mà chia thành năm loại:  

1.  Bất  Định  Tánh  Bán  Thành  Phật,  tức  căn  tánh  bất  định,  nếu  gặp  được  pháp  Nhị 

Thừa sẽ tu tập pháp Nhị Thừa, nếu gặp pháp Bồ Tát sẽ tu tập pháp Bồ Tát, khả năng 

thành Phật tùy theo căn duyên nên gọi là “bán”. 

2. Vô Chủng Tánh Bất Thành Phật: Chỉ hạng người không có thiện căn, chánh tín, 

bài bác nhân quả, chẳng chịu nhận lãnh sự hóa độ, cam phận chìm đắm trong sanh 

tử, chẳng cầu giải thoát. 

3. Thanh Văn Tánh Bất Thành Phật: Những người mang căn tánh Thanh Văn, chỉ tu 

tập pháp Tứ Đế, chứng chân không Niết Bàn, tham đắm không tịch, kinh sợ sanh tử, 

chẳng muốn độ sanh, tấn tu Phật đạo. 

4. Duyên Giác Tánh Thành Phật: Những người mang căn tánh Duyên Giác, chỉ quán 

Thập Nhị Nhân Duyên, chứng chân không Niết Bàn, cố chấp thiên không, chẳng cầu 

Phật đạo. 

5.  Bồ  Tát  Tánh  Toàn  Thành  Phật:  Bồ  Tát  có  thể  tự  giác,  giác  tha,  giác  hạnh  viên 

mãn, bi trí song vận, rộng tạo các nhân, chứng quả Bồ Đề. 

72 Theo quan điểm cổ truyền của Phật môn Trung Hoa, đức Phật giáng sanh nhằm 

thời Châu Chiêu Vương (995-977 trước Công Nguyên). 

73 Lãnh thổ nhà Diêu Tần nằm trong địa phận tỉnh Thiểm Tây, do vùng này nằm lọt 

giữa các cửa ải Hàm Cốc, Tán Quan, Vũ Quan và Hào Quan nên thường gọi là Quan 

Trung. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  102  

Công tại Lô Sơn, công huân hoằng pháp không ai to lớn bằng. Do vậy, 

pháp được truyền đến các nước, đều được bình đẳng hưởng ơn Phật. 

Từ  đấy  trở  đi,  đến  thời  Đại  Đường,  kinh,  luận,  pháp  môn  thảy  đều 

trọn  vẹn.  Tính  chung  những  tông  lớn  thì  có  năm  tông  là  Luật,  Giáo, 

Thiền,  Mật,  Tịnh.  Cố  nhiên  tri  thức  các  tông  đều  thông  suốt  các  pháp, 

nhưng để hoằng dương thì hoặc kiêm, hoặc chuyên, chỉ  mong sao khế 

cơ, nên không nhất định! Đa số là bậc đã chứng thánh quả, thừa nguyện 

thị hiện, hoằng dương Phật pháp, lợi ích chúng sanh. Khi sống được vua 

quan  khâm  phục,  kính  ngưỡng, dân  chúng  tôn  sùng;  mất  đi,  trời  người 

buồn khóc, cầm thú kêu ai oán. Làm bậc thầy mô phạm cho cõi đời khi 

ấy, làm cầu bến cho đời sau. Đạo đức, lợi ích nói chẳng thể cùng! 

Rặng Côn Luân tuy sanh ngọc, vẫn có đá tảng; rừng chiên-đàn phần 

nhiều  thơm  ngát,  vẫn  sanh  cỏ  thối.  [Đó  là  vì  chư  Tăng]  hoặc  thừa 

nguyện thị hiện bệnh hạnh74, hoặc do mê tâm nên phạm Thanh Quy. Dấu 

tích của những lợi ích bị mất mát và những khổ báo chiêu cảm đều đáng 

để khơi gợi thiện tâm cho người đời sau, răn dạy đời Mạt phải gắng chí, 

vĩnh viễn là gương soi về sự trái đạo nghịch pháp trong pháp môn. Vì 

thế, chưa chắc [những gương phạm giới ấy] đã là trái nghịch sự giáo hóa 

của Phật, mà là nhằm khiến cho con người y giáo phụng hành vậy.  (Ấn 

 Quang Pháp Sư Văn Sao, quyển Hạ, Lời tựa cho cuốn Thích Môn Pháp Giới Lục)  

 

 

 

 

 

 



74 “Bệnh hạnh” là một trong năm hạnh của Bồ Tát, được nói đến trong kinh Đại Bát 

Niết Bàn. Theo đó, Bồ Tát vận dụng lòng vô duyên đại từ, vận tâm bình đẳng, nhằm 

cứu bạt những chúng sanh đang khổ sở phiền não mà thị hiện các hạnh gây tạo tội 

nghiệp  lớn  lao.  Chữ  Bệnh  ở  đây  chỉ  cho  những  tội  nghiệp,  vì  tội  nghiệp  chính  là 

bệnh nơi thân - khẩu - ý. Chẳng hạn như ngài Ưu Đà Di thị hiện phạm nhiều hạnh 

bất tịnh để Phật có cơ duyên chế giới, cũng như ngài Đề Bà Đạt Đa thị hiện phá hòa 

hợp Tăng, thị hiện phạm đại tội Ngũ Nghịch, thị hiện đọa địa ngục A Tỳ để cảnh tỉnh 

người đời sau về quả báo Ngũ Nghịch, hoặc như các vị Hàn Sơn, Thập Đắc, Tế Điên 

thị hiện điên khùng, không giữ Thanh Quy đều nhằm hóa độ chúng sanh. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  103  

IV. Luận sanh tử đại sự  

1. Chỉ ra nỗi nguy hiểm trong nẻo luân hồi  



* Đại trượng phu sống trong thế gian, không chuyện nào chẳng tính 

toán sẵn, nhưng chỉ có mỗi một chuyện sanh tử đa số đều ngược ngạo bỏ 

mặc không hỏi tới, mãi cho đến khi báo hết mạng tận phải theo nghiệp 

chịu  báo,  chẳng  biết  một  niệm  tâm  thức  này  sẽ  lại  đi  thọ  sanh  trong 

đường nào! Cõi trời người là quán trọ, tam đồ là quê nhà! Mỗi lần thọ 

báo trong tam đồ là trăm ngàn kiếp, trọn chẳng có dịp nào lại được sanh 

trong  cõi  trời  người!  Do  vậy  nói  rằng:  “Đương  nhiên  không  thể  nào 

không miệt mài cầu tìm pháp liễu sanh tử!”  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục 

 Biên, quyển Hạ, Lời tựa cho bản in gộp chung hai sách Tịnh Độ Vấn Biện và Công 

 Quá Cách)  

* Mạng sống của con người trong thế gian chớp mắt đã qua, một hơi 

thở ra không hít vào được nữa, chẳng biết lại đi về đâu! Nếu chẳng hiểu 

chắc chắn một pháp Tịnh Độ, thật đáng sợ hãi đến cùng cực! Ông Tào 

Tung Kiều kể: Khi cha ông ta đi học, một bạn học là con nhà phú ông, 

hết sức đần độn. Thầy giáo dạy hắn, hắn còn chưa hiểu, cha ông Tào vừa 

nghe liền thuộc được ngay. Gã con phú ông ấy chết sớm, về sau thấy hắn 

đến  [nhà  ông  Tào],  rồi  chợt  chẳng  thấy  nữa;  Tào  Tung  Kiều  bèn  sanh 

được một gái, nay đã ba mươi mốt tuổi, cực thông minh, học hành hoàn 

toàn chẳng phải tốn công. Thoạt đầu là con trai phú ông, [đời] sau làm 

cháu nội gái của người bạn học. Con người luân hồi, thật đáng sợ thay! 

Đây chỉ là thay đổi hình tướng nam  - nữ, chứ kẻ biến đổi toàn thể thì 

trong mười người đã hết tám, chín. Buồn thay!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao 

 Tục Biên, quyển Thượng, Trả lời thư cư sĩ Niệm Phật)  

* Con chim Anh Vũ (két, vẹt) do gặp ngài A Nan giảng cho pháp Tứ 

Đế bèn sanh lòng hoan hỷ, cũng như công đức do lúc bình thường trông 

thấy Tăng bèn hoan hỷ, báo trước cho người nhà biết, nên được bảy lần 

sanh lên  Lục  Dục  Thiên75,  rồi  mới  sanh  trong  loài  người,  chứng  A  La 



75 Lục Dục Thiên, hiểu theo nghĩa rộng là sáu tầng trời trong cõi Dục từ Tứ Vương 

Thiên cho đến Tha Hóa Tự Tại Thiên (tức Tứ Thiên Vương Thiên, Đao Lợi, Dạ Ma, 

Đâu Suất, Hóa Lạc và Tha Hóa Tự Tại). Hiểu theo nghĩa hẹp, Lục Dục Thiên chỉ là 

tầng  trời  Tha  Hóa  Tự  Tại  (Paranirmita-vaśa-vartin).  Cõi  trời  này  còn  được  dịch  là 

Tha Hóa Tự Chuyển Thiên, Tha Hóa Lạc Thiên, Tha Ứng Thanh Thiên, Ba La Ni 

Mật  Thiên,  do  Tự  Tại  Thiên  Vương  (Vaśavartti-devarāja)  làm  chúa  tể.  Trong  Dục 

giới, cõi trời này tự tại khoái lạc nhất, do có thể thụ hưởng những sự khoái lạc do 

người khác biến hóa ra. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  104  

Hán. Do vậy, biết liễu sanh tử khó khăn, chẳng thể tính toán được năm 

tháng  của  bảy  lần  sanh  trong  Lục  Dục  Thiên!  (Nhân  gian  năm  mươi  năm 

bằng  một  ngày  đêm  nơi  trời  Tứ  Vương,  cứ  lên  một  tầng  trời  là  tính  gấp  đôi  lên, 

[chẳng hạn như] cõi  trời Đao  Lợi [một ngày đêm] bằng một trăm  năm  trong nhân 

gian,  trời  Dạ  Ma  bằng  hai  trăm  năm,  Đâu  Suất  bằng  bốn  trăm  năm,  Hóa  Lạc  tám 

trăm năm, Tha Hóa một ngàn sáu trăm năm, tuổi thọ cũng tăng gấp bội. Tứ Vương 

thọ năm trăm tuổi, Đao Lợi một ngàn tuổi, càng lên trên càng tăng gấp bội). Đấy là 

pháp Tiểu Thừa, mặc sức nhờ vào tự lực để liễu sanh tử. 

Nếu sanh lòng tin phát nguyện niệm Phật cầu sanh Tây Phương thì 

không có ai chẳng trong đời này liền được sanh về Tây Phương. Sanh về 

Tây Phương thì sanh tử đã xong. Hãy nên phát tâm khẩn thiết! Pháp môn 

Niệm  Phật  này  quả  thật  là  đạo  trọng  yếu  vô  thượng  đại  từ  bi  của  đức 

Phật nhằm phổ độ hết thảy chúng sanh khiến cho họ là những kẻ không 

có sức liễu sanh tử sẽ có thể mau chóng liễu sanh tử ngay trong đời này. 

 (Hoằng Hóa Nguyệt San số thứ năm - Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao, quyển 1, Thư trả 

 lời cư sĩ Diệp Sính Thần) 



* Con người sống trong thế gian nguy hiểm muôn vẻ, một hơi thở ra 

không hít vào được, chẳng biết sẽ lại có hình dạng như thế nào. Ông đã 

đầu thai vào loài người, may là tâm địa sáng suốt, một niềm hiếu thuận, 

nhân  từ,  khôi  phục  được  bản  thể.  Nếu  như  mê  muội,  sẽ  khó  quay  về! 

Phải biết: Đây vẫn còn là tin tức tốt lành nhất, nếu đầu thai vào dị loại thì 

càng nguy hiểm hơn! Do vậy, biết rằng: Chúng sanh trong lục đạo đều 

không có giống nhau hay khác biệt, đều theo nghiệp thọ báo, không sanh 

ở chỗ nào nhất định. Ông đã trải qua nạn ấy, tâm hãy nên quyết định cầu 

sanh  Tây  Phương, ngõ hầu do cơn  nguy  hiểm  này  sẽ  vĩnh  viễn  hưởng 

yên vui. Tịnh Độ Thập Yếu, Tịnh Độ Thánh Hiền Lục, Triệt Ngộ Ngữ 

Lục đã thỉnh được. Lại còn các sách đã in gần đây đóng thành sáu gói 

gởi đi, mong hãy xem xét, thâu nhận. Chuyện ăn chay là do chẳng biết 

con người và súc vật luân hồi, sanh ra lẫn nhau, giết hại lẫn nhau, lầm 

lẫn cho rằng con người nên ăn chúng nó, chúng nó [sanh ra là] để cho 

con người ăn. Đến khi đầu thai vào loài ấy mới biết những suy tính trước 

kia là sai lầm. Ông đã trải qua một phen nguy hiểm ấy, cố nhiên hãy nên 

gắng sức tu học, ăn chay.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, 

 Thư trả lời cư sĩ Trần Huệ Hòa - 2 )  

* Một hơi thở ra không hít vào được sẽ lại bị luân hồi trong sáu nẻo 

thì khổ chẳng thể nào tưởng tượng được!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục 

 Biên, quyển Hạ, Lời tựa sách Sức Chung Tân Lương) 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  105  

* Nghe nói [các hạ] muốn đến Kê Túc76, trộm nghĩ không cần phải 

đi xa, chỉ cần chọn chỗ có thể an thân, tùy duyên niệm Phật là được rồi! 

Đi đến núi Kê Túc, nếu theo đường biển sẽ rất tốn tiền; nếu theo đường 

bộ  sẽ  khổ  sở  chẳng  thể  nói  nổi!  Sao  bằng  lật  ngã  cột  phan  ngay  trước 

cửa77, tùy thời tùy xứ gặp gỡ tôn giả Ca Diếp chẳng hay hơn ư? Tiếc cho 

tinh  thần  có  hạn,  lo  liệu  sự  nghiệp  cuối  cùng  [của  một  đời  người]  là 

chuyện khẩn yếu bậc nhất của người cao tuổi vậy!  (Hoằng Hóa Nguyệt San 

 số thứ hai - Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, Thư gởi cư sĩ Cao Hạc 

 Niên - 2). 

*  Đã  không  sanh  về  Tây  Phương  được  thì  đời  sau  chắc  chắn  có  si 

phước để hưởng, do hưởng phước sẽ tạo nghiệp, chắc chắn khi một hơi 

thở ra không hít vào được nữa sẽ đọa lạc trong tam đồ vì ác nghiệp ngăn 

lấp vậy! Tâm thức chẳng rõ, dẫu có một vị Phật sống đến cứu bà cũng 

chẳng cứu được, há chẳng đáng thương đáng xót lắm ư?  (Ấn Quang Pháp 

 Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Hạ, Pháp ngữ dạy nữ cư sĩ Châu Dư Chí Liên)  

2. Khuyến khích chuyên cậy vào Phật lực  

 

*  Trộm  nghĩ:  Chúng  sanh  đời  Mạt  Pháp  căn  cơ  cạn  mỏng,  nếu 

không cậy vào Phật lực, chắc chắn khó thể liễu thoát. Do vậy, phải giữ 

chắc một môn “tín nguyện niệm Phật, cầu sanh Tịnh Độ” thì mới có thể 

thoát  khỏi  cõi  Ngũ  Trược  này,  lên  cõi  chín  phẩm  sen  kia.  Nếu  lầm  lẫn 

cho mình là cao quý, muốn cậy vào sức của chính mình để tu các pháp 



76 Núi Kê Túc (Kukkutapāda-giri) còn dịch là Kê Cước, Tôn Túc, Lang Túc, Lang 

Tích, là một ngọn núi thuộc nước Ma Kiệt Đà, cách Già Da (Gayā) hơn 25 km về 

phía Đông Bắc là nơi ngài Ma Ha Ca Diếp nhập diệt. Đại Đường Tây Vực Ký quyển 

chín  đã  mô  tả:   “Núi  cao  chót  vót,  hang  sâu  thăm  thẳm  không  đáy,  cây to  phủ  kín 

 hang núi… Sau này, tôn giả Ca Diếp Ba nhập diệt nơi ấy nên [người ta] không dám 

 gọi thẳng tên núi mà gọi là Tôn Túc” . Do tại huyện Bảo Xuyên tỉnh Vân Nam cũng 

có một hòn núi mang tên Kê Túc nên Phật giáo Trung Hoa đã đồng nhất núi này với 

núi Kê Túc tại Ấn Độ, và nơi ấy cũng được coi là đạo tràng ứng hóa của ngài Ma Ha 

Ca Diếp. 

77 Đây là một công án Thiền (được đánh số 22) trong bộ Vô Môn Quan với nhan đề 

Ca Diếp Sát Can (Cột phan của Ca Diếp). Theo đó, ngài A Nan hỏi tôn giả Ca Diếp: 

“Ngoài  y  ca-sa  vàng  truyền  lại  cho  ngài,  đức  Thế  Tôn  còn  để  lại  vật  gì  nữa  hay 

không?”  Ngài  Ca  Diếp  liền  gọi:  “A  Nan!”  A  Nan  thưa:  “Dạ!”,  ngài  Ca  Diếp  bảo: 

 “Lật đổ cái cột phan trước cửa đi”  (Đảo khước môn tiền sát can). Theo ngu ý, ở đây 

Tổ Ấn Quang khuyên ông Cao Hạc Niên hãy lắng lòng tu tập, lãnh hội lời dạy của tổ 

Ca Diếp thì chẳng khác gì ngày ngày gặp gỡ Ca Diếp tôn giả, hơn là bôn ba đến núi 

Kê Túc. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  106  

môn Thiền, Giáo, Mật hòng liễu sanh tử thì phần nhiều sẽ là “có nhân, 

không  quả”.  Vì  sao  vậy?  Dù  có  thể  triệt  ngộ  tự  tâm,  thâm  nhập  kinh 

tạng,  nhưng  chưa  đoạn  hết  sạch  Phiền  Hoặc,  chắc  chắn  chẳng  có  phần 

liễu  sanh  tử,  huống  hồ  kẻ  chưa  thể  triệt  ngộ  tự  tâm  và  chưa  thể  thâm 

nhập ư?  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư trả lời cư sĩ 

 Phùng Thiên Tây và Trịnh Viên Oánh)  

 

*  Pháp  môn  Tịnh  Độ  dạy  dỗ  không  phân  biệt,  phàm  -  thánh,  trí  - 

ngu đều được bình đẳng nhiếp thọ. Hết thảy pháp môn đều cậy vào tự 

lực, chỉ có mỗi pháp này hoàn toàn cậy vào Phật lực, Phật lực khác biệt 

tự  lực  một  trời  một  vực. Tín  nguyện  ức  niệm  quyết  định  sanh  về  nước 

Phật. Bao nhiêu người tín niệm, bấy nhiêu người vãng sanh. Phật có lời 

thệ  nguyện,  nay  đã  tỏ  lộ  dấu  hình   (Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn  Sao  Tục  Biên, 

 quyển Hạ, Ca tụng pháp môn Tịnh Độ thù thắng)  

* Trong Phật pháp, pháp môn vô lượng, bất luận Đại, Tiểu, Quyền, 

Thật, hết thảy pháp môn đều phải dùng Giới - Định - Huệ để đoạn tham - 

sân - si cho hết sạch không còn sót thì mới có thể liễu sanh thoát tử. Điều 

này khó như lên trời, chẳng phải là chuyện hàng phàm phu sát đất đầy 

dẫy triền phược như chúng ta mà hòng mong mỏi được. Nếu dùng lòng 

tin chân thành, nguyện thiết tha, cầu sanh Tây Phương thì bất luận công 

phu cạn hay sâu, công đức lớn hay nhỏ, đều có thể cậy vào Phật từ lực 

vãng sanh Tây Phương. Điều này giống như ngồi chiếc tàu thủy to vượt 

biển, chỉ chịu lên tàu liền có thể đến được bờ kia, ấy là nhờ sức tàu chứ 

chẳng  phải  bản  lãnh  của  chính  mình.  Tín  nguyện  niệm  Phật  cầu  sanh 

Tây Phương cũng giống như thế, hoàn toàn là Phật lực, chứ không phải 

đạo lực của chính mình. 

Hễ đã sanh về Tây Phương thì sanh tử đã liễu, phiền não chẳng sanh, 

đã giống như người vận dụng công phu tại nơi ấy đã lâu, đã đoạn sạch 

phiền não liễu sanh tử. Vì thế, niệm Phật quyết định phải cầu sanh Tây 

Phương, chớ nên cầu phước báo trời người trong đời sau, chớ nên nương 

theo những kẻ chỉ dẫn người khác niệm Phật cầu khai ngộ nhưng lại rời 

lìa tín nguyện. Niệm Phật cốt yếu là nhiếp trọn sáu căn. Trong lúc niệm 

Phật, nhiếp tai lắng nghe kỹ, đấy chính là biện pháp để nhiếp sáu căn. Có 

thể  chí  tâm  lắng  nghe  kỹ  thì  công  đức  so  với  việc  “chẳng  lắng  nghe, 

niệm tán loạn” khác biệt rất lớn. Pháp này bất luận người thượng, trung, 

hạ căn đều dùng được, đều được lợi ích, chỉ có lợi, không điều tệ. Hãy 

nên bảo hết thảy mọi người tu đều tu theo pháp này   (Ấn Quang Pháp Sư 

 Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư gởi cư sĩ Trương Tịnh Giang)  

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  107  

* Hết thảy pháp môn đều cậy vào tự lực để liễu sanh tử; pháp môn 

Niệm Phật cậy vào Phật lực để liễu sanh tử. Cậy vào tự lực để liễu sanh 

tử  chẳng phải  là  chuyện  có thể  thực hiện  xong trong  một hai đời.  Bậc 

chứng  Sơ  Quả  còn  phải bảy  lần  sanh  trong  cõi  trời và  nhân gian,  mới 

chứng Tứ Quả. Tứ Quả là liễu sanh tử! Người chưa chứng Sơ Quả thăng 

trầm  bất định.  Kẻ đời này  tu hành  rất khá,  đời sau  tạo  nghiệp lớn  lao, 

trong trăm kẻ có đến hơn chín mươi người. 

Bậc chứng Sơ Quả, dẫu dùng oai lực bức bách họ tạo nghiệp, họ thà 

chịu  xả  mạng,  chẳng  chịu  tạo  những  ác  nghiệp  giết,  trộm,  dâm  v.v… 

Nếu không xuất gia, cũng sẽ cưới vợ. Nếu buộc họ tà dâm, họ thà chết 

chẳng làm! Vị ấy tuy chưa liễu sanh tử, quyết định chứng Sơ Quả, dẫu 

dùng oai lực bức bách họ tạo nghiệp, họ thà chịu xả mạng, chẳng chịu 

tạo  những  ác  nghiệp  giết,  trộm,  dâm  v.v…  quyết  định  chẳng  bị  đọa 

xuống, còn kẻ chưa chứng Sơ Quả thì không chắc! Dẫu một đời, hai đời 

chẳng tạo nghiệp, chắc chắn khó thể vĩnh viễn không tạo nghiệp. Vì thế 

biết:  Cậy  vào  tự  lực  để  đoạn  Hoặc  chứng  Chân  khó khăn như  lên trời 

vậy! 

Người niệm Phật ắt phải sanh lòng tin chân thật, phát nguyện thiết 

tha,  quyết  định  cầu  Phật  gia  bị  trong  đời  hiện  tại,  đến  lúc  lâm  chung 

được Phật tiếp dẫn vãng sanh Tây Phương. Lúc bình thường niệm Phật, 

phải [thành khẩn] như làm đám tang cho cha mẹ, [phải tích cực] như cứu 

đầu cháy; lại phải đem pháp môn này tùy phần tùy sức nói với hết thảy 

mọi người; lại còn đối với mọi chuyện đều phải trọn hết bổn phận của 

chính  mình  để  được  mãn  nguyện.  (Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn  Sao  Tục  Biên, 

 quyển Thượng, Thư trả lời thầy Tu Tịnh)  

* Thuốc không quý - hèn, thuốc nào trị được bệnh [thì thuốc ấy] là 

thuốc hay. Pháp chẳng cạn - sâu, [pháp nào] hợp căn cơ sẽ là pháp mầu 

nhiệm.  Đang  thời  Mạt  Pháp,  căn  cơ  con  người  kém  hèn,  nếu  chẳng 

nương vào hoằng thệ nguyện lực của đức Như Lai, ai có thể đoạn Phiền 

Hoặc để thoát sanh tử, thấy được bản tánh, chứng vô sanh? 

Ví  như  bệnh  đã  lậm  vào  tạng  phủ,  tuy  [bệnh  tình]  hòa  hoãn,  vẫn 

không thể làm gì được, nhưng nếu chịu uống thuốc A Già Đà trị chung 

vạn bệnh này, thì chuyện “đoạn Phiền Hoặc để thoát sanh tử, thấy được 

bản tánh, chứng Vô Sanh” vừa nói trên đây ai nấy đều có thể đích thân 

chứng  được,  hoàn  toàn  chẳng  khó  khăn  gì!  Vì  sao  vậy?  Do  người  ấy 

dùng lòng tin chân thành, nguyện thiết tha, trì danh hiệu Phật cầu sanh 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  108  

Tây Phương, lâm chung chắc chắn sẽ được Phật tiếp dẫn, liền được vãng 

sanh.  Đã  được  vãng  sanh,  thân  cận  Phật  Di  Đà  dài  lâu,  theo  gót  hải 

chúng, còn có thể viên mãn Bồ Đề, triệt chứng Niết Bàn rốt ráo, huống 

là những chuyện “đoạn Phiền Hoặc để thoát sanh tử, thấy được bản tánh, 

chứng Vô Sanh” vừa mới nói đó ư? 

Do vậy, biết rằng: Trong thời tiết78 này, chỉ có một pháp này là thích 

hợp  căn  cơ  nhất.  Nếu  bỏ  pháp  môn  cậy  vào  Phật  lực  này  để  tu  những 

pháp môn tự lực khác, đừng nói hạng trung - hạ căn không có cách chi 

mong  mỏi, dẫu  là  thượng  căn chắc  chắn cũng  khó lòng thành  tựu ngay 

trong một đời được; phần nhiều chỉ gieo nhân cho đời sau, khó được lợi 

ích thật sự! Vì thế, hàng tri thức xưa nay cực lực hoằng dương pháp này 

để mong trên báo ơn Phật, dưới độ những người cùng hàng.  (Ấn Quang 

 Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Hạ, Lời tựa sách Tịnh Độ Tập Yếu79)  

* Pháp môn Tịnh Độ chính là pháp môn vừa cực khó lại vừa cực dễ. 

Nói  là khó  thì  [là  do  vì]  bậc  đại  triệt đại ngộ  thâm  nhập  kinh tạng  còn 

chẳng  tin  được.  Nói  là  dễ  [là  do  vì]  ngu  phu,  ngu  phụ  chí  thành  khẩn 

thiết  niệm,  liền  có  thể  lúc  lâm  chung  hiện  tướng  lành,  vãng  sanh  Tây 

Phương. Những vị đại triệt đại ngộ, thông hiểu sâu xa kinh luận kia còn 

chẳng mong ngang vai bằng lứa với họ! Ấy là vì một đằng bỏ Phật lực, 

chuyên  cậy  vào  tự  lực;  một  đằng  chuyên  cậy  vào  Phật  từ  lực, lấy  Phật 

lực dẫn phát tự lực. Do Phật lực, pháp lực, sức sẵn có trong tự tâm, ba 

pháp khế hợp, nên được siêu phàm nhập thánh, liễu sanh thoát tử. Pháp 

này quan trọng nhất là Tín - Nguyện. Có Tín - Nguyện sẽ chắc chắn chịu 

tích cực tu trì. Chịu tu trì liền được lợi ích vãng sanh.  (Ấn Quang Pháp Sư 

 Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư trả lời cư sĩ Tập Hoài Tân)  

* Hết thảy các pháp môn do đức Như Lai đã nói trong suốt cả  một 

đời  Ngài,  tuy  là  Đại,  Tiểu,  Đốn,  Tạm  bất  đồng,  Quyền,  Thật,  Thiên, 

Viên  sai  khác,  nhưng  không  pháp  nào  chẳng  nhằm  khiến  cho  hết  thảy 

chúng sanh đều theo đường về nhà, khôi phục tâm tánh mà thôi! Nhưng 

những pháp ấy đều cần phải tự lực tu trì để đoạn Hoặc chứng Chân, liễu 



78 Xin đừng hiểu lầm chữ “thời tiết” ở đây là weather, mà có nghĩa là thời thế, đúng 

dịp, đúng lúc nhân duyên chín muồi, các duyên hội đủ, như trong thành ngữ “nhân 

duyên thời tiết” thường được dùng trong kinh sách. 

79 Tịnh Độ Tập Yếu như tên gọi là một cuốn sách tập hợp những lời dạy chánh yếu 

về Tịnh Độ của chư Bồ Tát, chư tổ sư, đại đức, do hai ông Phan Huệ Thuần và Thiệu 

Huệ Viên biên soạn. Xin đừng lẫn lộn với tác phẩm Tịnh Độ  Thập Yếu của đại sư 

Ngẫu Ích. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  109  

sanh  thoát  tử,  hoàn  toàn  không  được  một  sức  nào  khác  nhiếp  trì  hòng 

chắc chắn được siêu phàm nhập thánh, thành tựu sở nguyện ngay trong 

đời này! 

Chỉ  có  pháp  môn  Tịnh  Độ  cậy  vào  sức  thệ  nguyện,  nhiếp  thọ  của 

Phật  và  lòng  thành  tín  nguyện  niệm  Phật  của  chính  mình,  bất  luận  đã 

chứng ngộ hay không; thậm chí kẻ chưa đoạn mảy may Phiền Hoặc nào 

vẫn  đều  có  thể  cậy  vào  Phật  từ  lực  liền  được  vãng  sanh  Tây  Phương 

ngay trong đời này. Đã được vãng sanh, nếu là người đã chứng ngộ liền 

lên thẳng Thượng Phẩm, kẻ chưa đoạn Hoặc vẫn dự vào dòng thánh. 

Do vậy biết pháp môn Tịnh Độ rộng lớn không có gì ra ngoài được, 

như trời che khắp, dường đất chở đều, thống nhiếp các căn cơ trọn chẳng 

sót  vật  nào!  Thật  có  thể  nói  là  pháp  môn  Tổng  Trì  thành  thủy  thành 

chung  để  mười  phương  ba  đời  hết  thảy  chư  Phật  trên  thành  Phật  đạo, 

dưới hóa độ chúng sanh, thích hợp khắp ba căn, thâu trọn lợi căn và độn 

căn. Trên là bậc Đẳng Giác Bồ Tát chẳng thể vượt ra ngoài được; dưới là 

phàm  phu  nghịch  ác  vẫn  có  thể  dự  vào  trong  đó.  Thỏa  thích  bản  hoài 

xuất thế của đức Như Lai, mở ra con đường chánh để chúng sanh trở về 

nguồn.  Vì  thế,  [pháp  này]  được  chín  giới  cùng  quay  về,  mười  phương 

cùng khen ngợi, ngàn kinh cùng xiển dương, muôn luận đều tuyên nói. 

Huống chi đang nhằm thời Mạt Pháp, căn cơ con người kém hèn, bỏ 

pháp này tu pháp khác thì chẳng những hàng phàm phu bộn bề phiền não 

chẳng có cách nào thoát ly sanh tử, mà ngay cả bậc thánh nhân Thập Địa 

cũng khó thể viên mãn Bồ Đề! Vì vậy, Văn Thù, Phổ Hiền, Mã Minh, 

Long Thọ, Viễn Công, Trí Giả, Thanh Lương, Vĩnh Minh đều phát tâm 

Kim Cang hoằng truyền, tán dương, ngõ hầu lục đạo, tam thừa đều được 

vượt ngang ra khỏi tam giới, khôi phục tâm tánh vốn có.  (Ấn Quang Pháp 

 Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Hạ, Lời tựa cho bộ Tịnh Độ Thập Yếu)  

* Pháp môn Tịnh Độ rộng lớn như pháp giới, rốt ráo như hư không. 

Hết thảy các pháp môn không pháp nào chẳng lưu xuất từ pháp giới này, 

hết  thảy  các  hạnh  môn  không  môn  nào  chẳng  trở  về  pháp  giới  này. 

Người thiên tư thông minh thường vì [tưởng lầm pháp này] sự giản dị, lý 

tầm thường nên chẳng bỏ công xét kỹ, chẳng những chính mình không 

tu tập, lại còn thốt lời bàn luận, ngăn trở, phá hoại, bài xích người khác 

tu trì, nhằm tỏ vẻ chính mình cao minh. Điều này đúng là  “biến quán lục 

 hợp nhi bất kiến lai mao”  (thấy trọn vũ trụ nhưng chẳng thấy được sợi 

lông nơi khóe mắt), biết trọn các pháp nhưng chẳng biết chính mình thế 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  110  

trí biện thông, tự nghĩ mình Tông - Giáo đều thông, đức Phật gọi [kẻ ấy] 

là kẻ đáng thương xót! 

Họ chẳng nghĩ chỗ quy tông của kinh Hoa Nghiêm là cầu sanh Tịnh 

Độ. Văn Thù, Phổ Hiền thảy đều phát nguyện vãng sanh. Những vị ấy là 

người như thế nào, chuyện ấy là chuyện như thế nào? Dẫu bọn ta có hiểu 

được chút giáo nghĩa, nhưng Phiền Hoặc chưa đoạn, sanh tử chưa giải 

quyết xong, hễ trải qua một phen biến đổi, sanh sang kiếp sau, há có thể 

chẳng mê mất được ư? Chén bát chưa nung, gặp mưa liền rã. Nguyên do 

đức  Như  Lai  đặc  biệt  mở  ra  pháp  môn  Tịnh  Độ  này  là  nhằm  làm  cho 

thượng thánh hạ phàm đều cùng thoát được sanh tử ngay trong đời này. 

Huống chi hai vị Đại Sĩ kia thành Phật đã lâu, thị hiện thuộc địa vị Đẳng 

Giác, lấy thân làm gương cho kẻ khác phát nguyện cầu sanh; ta là hạng 

người nào mà dám chống đối các vị ấy? 

Nghĩ kỹ như thế, chắc chắn sẽ nhanh nhảu thay đổi, tuân theo giáo 

huấn  phổ  độ  thánh  -  phàm  của  đức  Như  Lai,  noi  theo  Văn  Thù,  Phổ 

Hiền, Mã Minh, Long Thọ, Viễn Công, Trí Giả, Thiện Đạo, Vĩnh Minh 

v.v…  các  vị  đại  Bồ  Tát,  Tổ  Sư  mà  nhất  trí  tiến  hành,  dùng  mười  đại 

nguyện vương hồi hướng vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới, ngõ 

hầu viên mãn Phật quả, làm bậc đại trượng phu rốt ráo. Ai chịu cam lòng 

nhường đại lợi ích này cho người khác, rồi tự mình ở yên trong nhà lửa 

tam  giới,  thường  bị  thiêu  đốt  vậy  thay?  (Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn  Sao  Tục 

 Biên, quyển Hạ, Lời tựa cho bộ Tịnh Độ Thánh Hiền Lục)  

* Nghe Di Đà thệ nguyện, dạy chúng sanh phương hướng  “tâm làm, 

 tâm là”  thích hợp khắp chín giới. Pháp môn Tịnh Độ là đạo thành thủy 

thành chung của Như Lai, thỏa thích lớn lao bản hoài của Phật. Phật, Tổ 

xuất thế đều lập pháp thuận theo cơ nghi. Kẻ độn căn đời Mạt nên chọn 

lấy  pháp  vừa  khế  lý  lại  vừa  khế  cơ  để  chuyên  ròng  dốc  sức,  ngõ  hầu 

nương theo Phật từ lực, vượt ngang ra khỏi tam giới, ngay trong một đời 

này sẽ giải quyết xong xuôi đại sự sanh tử chẳng thể dễ dàng giải quyết 

trong trăm ngàn vạn kiếp.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Hạ, Lời 

 tựa cho nghi thức niệm tụng của đạo tràng chuyên tu Tịnh Độ Linh Nham Sơn Tự)  

* Tâm đăng của Phật - Tổ thường luôn sáng ngời. Lý tột cùng Thiền 

-Tịnh tràn ngập pháp giới, ai nấy đều sẵn có, cần chi phải tán dương? Do 

vì  kẻ  chưa  hiểu  rõ  mà  phải  ghi  chú  tỉ  mỉ  bên  dưới!  Kinh  Phạm  Võng 

dạy:  “Hết thảy chúng sanh đều có Phật Tánh” . Lại nói:  “Ngươi là Phật 

 sẽ  thành,  ta  là  Phật  đã  thành”.   Trong  kinh  Pháp  Hoa,  Thường  Bất 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  111  

Khinh Bồ Tát trông thấy tứ chúng đều lễ bái thưa:  “Tôi chẳng dám khinh 

 quý ngài, quý ngài sẽ đều thành Phật”.  Trong hội Hoa Nghiêm, khi đức 

Như Lai thành Đẳng Chánh Giác, than rằng:  “Lạ thay! Hết thảy chúng 

 sanh  đều  có  đủ  trí  huệ,  đức  tướng  của  Như  Lai,  nhưng  vì  vọng  tưởng, 

 chấp trước, nên chẳng thể chứng đắc. Nếu lìa vọng tưởng thì Nhất Thiết 

 Trí, Tự Nhiên Trí sẽ được hiện tiền”.  Do vậy biết chúng sanh về bản thể 

là Phật, nhưng vì mê muội nên chưa ngộ, hoặc ngộ nhưng chưa chứng, 

nên chẳng thể tránh khỏi vẫn là chúng sanh! 

Pháp khiến cho họ được ngộ, không chi hơn tham Thiền, tức [tham 

cứu] điều thường được gọi là  “thấy được bản lai diện mục trước khi cha 

 mẹ sanh ra”  nhằm dạy con người hướng về lúc trước khi dấy lên ý niệm 

để đích thân thấy được chủ nhân ông. Nếu có thể thấy triệt để thì gọi là 

Ngộ; nhưng phiền não chưa đoạn thì vẫn chẳng thể thoát khỏi luân hồi y 

như cũ! Nếu có thể đoạn hết sạch Phiền Hoặc thế gian thì mới vượt khỏi 

được ba cõi. Do vậy, biết rằng Chứng là chuyện lớn lao, chẳng dễ dàng 

gì! Vì thế, chẳng thể không nương vào “tín nguyện niệm Phật, cầu sanh 

Tây Phương” để mong cậy vào Phật từ lực đới nghiệp vãng sanh! Suy 

nghĩ chín chắn nghĩa này, sẽ biết Như Lai đặc biệt mở ra một môn Tịnh 

Độ chẳng phải chỉ để tiếp dẫn riêng hạng hành nhân tầm thường, mà thật 

ra  còn  nhằm  bảo  vệ  những  người  đã  có  ngộ  chứng  trong  Tông,  trong 

Giáo, nhưng chưa đạt đến mức  “phàm tình lẫn thánh kiến đều bất khả 

đắc”. 

Phiền  Hoặc  hết  sạch,  đương  nhiên  sẽ  giải  thoát.  Người  đã  ngộ  đã 

chứng nhưng chưa đạt đến mức cùng cực, nếu không có pháp môn Tịnh 

Độ  che  chở,  nhiếp  trì  thì  những  hành  nhân  ấy  lại  phải  thọ  sanh,  kẻ  bị 

chìm đắm thì nhiều mà kẻ tấn tu thật ít! Cảm ân đức của Phật khiến con 

người khôn ngăn nghẹn ngào ứa lệ!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, 

 quyển Hạ, Lời tựa lưu thông cho bản in gộp chung hai sách Phật Tổ Tâm Đăng và 

 Thiền Tịnh Song Úc)  

*  Phật  pháp  có  vô  lượng  pháp  môn,  nhưng  đều  phải  tu  đến  khi 

nghiệp tận tình không thì mới có thể liễu sanh thoát tử! Nếu không, dù 

có sở đắc, vẫn cứ y như cũ, chẳng làm gì được sanh tử! Như trong hiện 

thời, sợ rằng khắp cõi đời cũng khó được một hai người đạt đến địa vị 

nghiệp tận tình không! Chỉ có một pháp Niệm Phật nếu đầy đủ tín chân, 

nguyện thiết, chí thành niệm Phật, cầu sanh Tây Phương, dù toàn thân là 

nghiệp lực, vẫn đều có thể cậy vào Phật từ lực vãng sanh Tây Phương, 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  112  

ấy gọi là “đới nghiệp vãng sanh”. Hễ sanh về Tây Phương thì liễu sanh 

thoát tử, siêu phàm nhập thánh. 

Vì thế, thiện tri thức đời Mạt phần nhiều đều đề xướng Tịnh Độ; bởi 

lẽ Tịnh Độ thực hiện dễ, thành công cao, dùng sức ít, đạt được hiệu quả 

nhanh  chóng.  Thường  có  những  kẻ  thông  minh,  hơi  hiểu  giáo  nghĩa, 

hoặc biết đôi chút lẽ Thiền, bèn tự cho mình là bậc thông suốt, miệt thị 

niệm  Phật,  cho  niệm  Phật  là  chuyện  dành  cho  bọn  ngu  phu,  ngu  phụ 

làm! Đấy đều là những kẻ chẳng biết tự xét, là hạng cuồng đồ, cứ tưởng 

“hiểu nghĩa lý theo văn tự chính là thật chứng”, chắc chắn là hạng “nói 

không, làm có”, dùng thân báng pháp, tương lai ắt đọa tam ác đạo, được 

những ngu phu, ngu phụ niệm Phật vãng sanh Tây Phương thương xót 

nhưng  chẳng  thể  cứu  vớt!  (Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn  Sao  Tục  Biên,  quyển 

 Thượng, Thư trả lời cư sĩ Ngô Thương Châu - 1 )  

* Tam giới không đâu chẳng phải là quán trọ, [chúng sanh trong] lục 

đạo đều là kẻ nghèo cùng. Tuy hứng chịu khổ - vui tạm thời sai khác, 

nhưng hết vui sẽ tới khổ, rốt cuộc chẳng phải là chỗ an thân lập mạng rốt 

ráo! Do vậy, đức Thích Ca Thế Tôn ta đặc biệt rủ lòng thương xót, thị 

hiện giáng sanh trong thế gian, thị hiện thành Chánh Giác, tùy theo căn 

cơ chúng sanh nói đủ mọi pháp khiến cho khắp các chúng sanh đều theo 

đường về nhà, nhận lãnh của gia bảo, vĩnh viễn hưởng an lạc. 

Nhưng các pháp ấy mỗi pháp lợi lạc cho một loại căn cơ, lại chẳng 

dễ  tu  tập,  dẫu  tu  cũng  khó  thể  liễu  thoát  ngay  trong  đời  này,  bởi  hoàn 

toàn cậy vào sức Giới - Định - Huệ của chính mình để đoạn Hoặc chứng 

Chân  thì  mới  thoát  sanh  tử.  Chúng  sanh  đời  Mạt  Pháp  khó  lòng  trông 

mong được! Do lòng đại từ bi, đức Như Lai lại bày ra một pháp môn đặc 

biệt,  đó  là  “tín  nguyện  niệm  Phật,  cầu  sanh  Tây  Phương”,  để  những 

người  đã  đoạn  Hoặc  sẽ  nương  vào  Phật  từ  lực  mau  chứng  Bồ  Đề,  kẻ 

chưa đoạn Hoặc sẽ nương vào Phật từ lực liền thoát sanh tử. Thích hợp 

khắp  ba  căn,  gồm  thâu  trọn  vẹn  lợi  căn  lẫn  độn  căn;  thượng  thánh  hạ 

phàm cùng nương về, kẻ mới phát tâm lẫn người tu lâu đều cùng tiến. 

Pháp môn này không riêng gì phàm phu đầy dẫy phiền não nên chuyên 

tu,  ngay  cả  bậc  Đẳng  Giác  Bồ  Tát  sắp  thành  Phật  cũng  cần  phải  dùng 

mười đại nguyện vương hướng dẫn về Cực Lạc thì mới có thể viên thành 

Phật  quả. Pháp  môn  lớn  lao  như  hư  không  chứa  đựng  rộng  khắp, pháp 

môn lợi ích như mùa Xuân khiến cho khắp mọi loài sanh trưởng; trọn cả 

kiếp  tán  dương  cũng  khó  lòng  cùng  tận.  (Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn  Sao  Tục 

 Biên, quyển Hạ, Lời tựa cho sách Kỹ Lộ Chỉ Quy)  

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  113  

* Thế giới Cực Lạc không có nữ nhân. Nữ nhân, súc sanh hễ sanh về 

thế giới ấy đều mang tướng đồng nam (trẻ trai), liên hoa hóa sanh. Vừa 

từ trong hoa sen ra đều giống hệt như người trong thế giới Cực Lạc, chứ 

không phải là trước hết bé nhỏ rồi sau đấy mới dần dần khôn lớn. Người 

trong thế giới ấy không có phiền não, không có vọng tưởng, không có 

chuyện  tạo  nghiệp.  Do  cậy  vào  Phật  từ  lực  nên  hết  sức  dễ  vãng  sanh, 

nhưng  phải  lấy  niệm  Phật  làm  nhân;  đã  vãng  sanh  rồi  thấy  Phật  nghe 

pháp, nhất định viên thành Phật đạo. Mười phương thế giới chỉ có cõi 

này là thù thắng vượt trội nhất. Trong hết thảy pháp môn tu trì, chỉ có 

pháp này dễ tu nhất mà công đức lại lớn nhất. Ông đừng nghe lời người 

khác thì sẽ tự đạt được lợi ích tối thắng này!  (Hoằng Hóa Nguyệt San số thứ 

 5 - Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 2, Thư trả lời cư sĩ Diệp Phước Bị 

 - 1) 

3. Chỉ dạy thiết yếu về lúc lâm chung  



*  Người  niệm  Phật  nếu  đã  chứng  đạo  thì  lúc  lâm  chung  mặc  cho 

dao cắt, hương bôi, trọn chẳng hề có chuyện động niệm, nên không có 

những cái được gọi là tổn hại hay lợi ích. Nếu chỉ có sức tu trì, chưa đạt 

đến  địa  vị  nghiệp  tận  tình  không,  khi  lâm  chung  được  người  khác  trợ 

niệm  sẽ  quyết  định được  vãng  sanh.  Nếu  gặp phải quyến  thuộc  vô  tri, 

ngay trước khi chưa chết đã tắm rửa, thay quần áo sẵn, khiến cho [người 

sắp mất] bị dời động, chịu khổ. Dù chẳng bị khổ, nhưng vừa bị dời động 

thì tâm chẳng thể quy nhất nơi Phật (do thân thể bị động, tâm liền chẳng thể 

triệt để thanh tịnh thuần nhất). 



Nếu lại còn đối trước [người sắp mất] khóc lóc thì chính người [sắp 

mất] ấy cũng sanh ái luyến, nên chẳng tương ứng cùng Phật, muốn được 

vãng sanh sẽ chẳng có cách nào! Do vậy, lúc thường ngày phải làm cho 

họ (tức thân quyến của chính mình) biết lợi - hại, phải thường bảo với họ 

để đến khi chính mình lâm chung, bọn họ chính là người trợ đạo, không 

chỉ có ích cho ta mà đối với bọn họ đều có lợi ích lớn lao. Nếu chỉ biết tự 

mình tu trì, trọn chẳng thuật lẽ lợi - hại cùng bọn họ, lúc ông lâm chung, 

chắc chắn bọn họ sẽ là kẻ phá hoại chánh niệm, chắc chắn chẳng giúp 

cho ông tịnh tâm để được vãng sanh.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, 

 quyển Thượng, Thư trả lời cư sĩ Hứa Hy Đường)  



* Lại nữa, người niệm Phật phải nên khuyên quyến thuộc trong nhà 

cùng sanh tín tâm, cùng thường niệm Phật để chuẩn bị cho cha  mẹ và 

các quyến thuộc trong nhà người ấy hễ có ai mạng chung liền trợ niệm 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  114  

cho.  Nếu  không,  chẳng  những  không  thể  giúp  cho  [người  sắp  chết  giữ 

được] chánh niệm, mà trái lại còn làm cho [người ấy] sanh khởi những 

tâm sân hận, ái luyến v.v… (Tắm rửa sẵn, thay áo làm mất chánh niệm. Nếu dời 

động khiến cho [người sắp mất] bị đau đớn bèn sanh sân hận. Sân hận thì có thể đọa 

vào loài độc trùng. Nếu  đối  trước [người  sắp mất] khóc lóc, người ấy liền sanh ái 

luyến.  [Những  chuyện  này]  đều  làm  mất  chánh  niệm,  vĩnh  viễn  không  mong  chi 

được vãng sanh, buồn thay!) Người không niệm Phật còn chẳng đến nỗi bị 

tổn hại lớn, chứ người niệm Phật hễ bị phá hoại, chánh niệm mất sạch, 

muốn được vãng sanh sẽ trọn không thể được! Từ đấy luân hồi trong lục 

đạo suốt kiếp dài lâu, đều là do bị bọn quyến thuộc ấy gây nên.  (Ấn Quang 

 Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư trả lời cư sĩ Ngô Huệ Di và La Huệ 

 Chú)  



* Người niệm Phật hãy nên khuyên cha mẹ niệm Phật cầu sanh Tây 

Phương, nhưng muốn cho cha mẹ lúc lâm chung quyết định vãng sanh 

Tây Phương mà không nói sẵn cho quyến thuộc biết về việc trợ niệm khi 

lâm chung, lợi - hại của việc phô trương mù quáng và khóc lóc sẽ chẳng 

thể được! 



Vì vậy, muốn cho cha mẹ khi lâm chung được hưởng sự lợi ích do 

quyến thuộc trợ niệm, chẳng bị cái hại phá hoại chánh niệm, nhưng lúc 

thường ngày không nói cho họ biết sự lợi ích của việc niệm Phật, khiến 

cho ai nấy đều thường niệm, sẽ không thể được! Như thế chẳng những 

có ích cho cha mẹ mà thật sự còn có ích cho những quyến thuộc hiện đời 

lẫn con cháu đời sau. Lâm chung trợ niệm bất luận già - trẻ đều nên như 

vậy, xem kỹ cuốn Sức Chung Tân Lương80 sẽ tự biết (Thượng Hải Phật Học 



80 Sức Chung Tân Lương (Những hướng dẫn trong việc lo liệu cho người lâm chung) 

là một tác phẩm do ông Lý Viên Tịnh soạn với nội dung hướng dẫn cách thức chuẩn 

bị cho thời khắc lâm chung và phương pháp trợ niệm nhằm đảm bảo người tu Tịnh 

nghiệp lúc lâm chung không bị phá hoại chánh niệm. Sách này chia làm bốn phần:  

1) Sức Chung Chương Trình: Người tu Tịnh Độ phải dặn dò gia đình, bạn bè cách xử 

trí như thế nào khi người ấy lâm chung, cách thức trợ niệm, an táng sao cho người 

chết giữ được chánh niệm. 

2) Sức Chung Ngôn Luận: Tập hợp những lời dạy về chuẩn bị lâm chung của các cổ 

đức. 

3). Dự Tri Lợi Hại: Những phân tích về lẽ lợi hại khi lâm chung như không nên khóc 

lóc, sát sanh, không bày vẽ phô trương như buộc người chết ngồi xếp bằng, thay áo, 

tắm rửa trong khi người sắp chết còn đang thở hắt ra. 

4) Sức Chung Thật Hiệu: Những bằng chứng vãng sanh do đã dự bị chu đáo cho phút 

lâm chung. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  115  

Thư Cục, chùa Báo Quốc ở Tô Châu đều có bán cuốn ấy).  (Ấn Quang Pháp Sư Văn 

 Sao Tục Biên, quyển Thượng, Một lá thư gởi khắp)  



* Hôm qua nhận được thư bà và thư của cư sĩ Phạm Cổ Nông, biết 

bà đời trước vốn có thiện căn, nhưng do tập khí văn nhân chưa trừ được, 

nên gần như chẳng được lợi ích thật sự! Nay tu tập mà vẫn chưa biết mối 

tương quan rất lớn giữa tự lợi và lợi tha. Đừng nói chi người ngoài, ngay 

cả  chồng,  con,  dâu,  cháu  v.v…  của  chính  mình  đều  phải  nên  dạy  họ 

thường niệm Phật hiệu. 



Một là khiến cho bọn họ cùng gieo thiện căn; đang trong khi cõi đời 

đại loạn này, nếu chẳng nương tựa vào Phật thì nguy hiểm đáng lo lắm. 



Hai  là  nếu  lúc  bình  thường  chẳng  dạy  bọn  họ  uốn  nắn  tập  khí  thì 

mai kia lúc bà sắp mất, bọn họ sẽ thuận theo tri kiến thế tục, tính làm 

những chuyện phô trương, khóc lóc mù quáng, dẫu bà có công phu Tịnh 

nghiệp có thể tương ứng với Phật, được Phật tiếp dẫn,  nhưng gặp phải 

những hành động đó phá hoại tịnh niệm, chắc chắn vẫn ở lại cõi Sa Bà, 

từ trần sa kiếp này cho đến trần sa kiếp khác vẫn bị luân hồi trong sáu 

nẻo. Do vậy, khuyên quyến thuộc niệm Phật chính là một đại sự khẩn 

yếu nhất. 



Quang là một ông Tăng tầm thường chỉ biết đến cơm cháo, chẳng 

thể làm cho bà được hưởng lợi ích nơi diệu lý của kinh giáo; chỉ có mỗi 

một  việc  này  do  từng  trải  mấy  mươi  năm  nên  có  thể  làm  cho  bà  đích 

thân được lợi ích trong đời này. Nếu bà làm theo được, sẽ chẳng khác gì 

cầu Phật tiếp dẫn bà và quyến thuộc cùng con cháu đời sau.  (Ấn Quang 

 Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư trả lời cư sĩ Giác Minh)  



*  Mẹ  ông  đã  bảy  mươi  mốt  tuổi  rồi,  ngày  tháng  không  còn  nhiều 

nữa.  Hãy  nên  bảo  quyến  thuộc  trong  nhà:  “Mọi  người  hằng  ngày  hãy 

thay phiên nhau niệm Phật trước mẹ”. Vì sao vậy? Do bọn họ lúc thường 

ngày nếu không niệm Phật thì tới lúc mẹ ông sắp mất, họ cũng sẽ chẳng 

chịu niệm. Lúc bình thường đã quen niệm, đến lúc ấy sẽ niệm được. Phải 

thỉnh một cuốn Sức Chung Tân Lương gởi về nhà cho bọn họ đọc, ngõ 

hầu họ hiểu được người đến lúc lâm chung phải nên [làm] như thế nào 

thì  mới  hữu  ích,  như  thế  nào  sẽ  bị  tổn  hại.  Đã  biết  những  điều  thế  tục 

thường làm đều là chuyện  “đã bị té xuống giếng còn bị quăng đá” , sẽ 

chẳng  đến  nỗi  cứ  nghĩ  [thực  hiện]  những  chuyện  ấy  mới  là  hiếu,  [thực 

hiện lòng hiếu theo kiểu thế gian ấy sẽ] khiến cho mẹ chẳng được vãng 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  116  

sanh, mà ngược lại càng bị đọa lạc hơn.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục 

 Biên, quyển Thượng, Thư gởi cư sĩ Cao Khế Lý)  



*  Người  niệm  Phật  bị  bệnh  liền  nghĩ  là  sắp  chết,  nhất  tâm  niệm 

Phật. Nếu tuổi thọ chưa hết, sẽ đâm ra chóng lành. Nếu chỉ mong lành 

bệnh tức là sợ chết. Có cái tâm sợ chết, sẽ khó cảm được Phật!  (Ấn Quang 

 Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư trả lời cư sĩ Tăng Di Chi)  



* Tông Tịnh sau cơn thổ tả, thần thức rất thanh tịnh, vẫn muốn được 

lành bệnh bèn niệm Quán Âm. Đây cũng là sự sai lầm do ít đọc những 

sách  Tịnh  Độ  và  Văn  Sao!  Hễ  có  bệnh  liền  nghĩ  sắp  vãng  sanh,  niệm 

Phật  cầu  vãng  sanh,  nếu  tuổi  thọ  trong  cõi  đời  chưa  hết,  chắc  sẽ  mau 

được lành. Nếu tuổi thọ trong cõi đời đã hết, chẳng đến nỗi vì cầu lành 

bệnh mà chẳng thể cảm ứng đạo giao cùng Phật! 



May  là  ông  ta  tự  biết  chẳng  thể  vãn  hồi  được  nữa,  bèn  ngồi  xếp 

bằng niệm Phật, dặn dò người nhà. Câu đầu tiên bèn nói: “Ta chết rồi 

đừng động đến di thể”; ấy là vì muốn ngồi qua đời để làm gương cho 

những người cùng chí hướng. Tiếp đó, dặn đừng sát sanh, chẳng dùng đồ 

mặn để cúng bái v.v…và bảo báo cho ông biết để chuyển tin cho Quang, 

rồi nhất tâm niệm Phật và dặn người nhà trợ niệm. 



Tông Khiết hoàn toàn chẳng biết sự quan trọng của việc trợ niệm: 

“Hễ không động đến thân thể thì sẽ không có chuyện do bị động chạm 

mà tâm không thể quy nhất. Hoặc do thân không có sức, lại bị dời động 

sanh đau đớn, tâm sân hận sẽ khởi lên”.  [Tông Khiết] lầm lạc đặt thân 

thể [của Tông Tịnh] nằm xuống, ngay lập tức [Tông Tịnh] sân tâm bùng 

lên, cho nên sắc mặt đỏ bừng. May là mọi người tưởng lầm đã đến lúc 

vãng sanh bèn lớn tiếng niệm Phật, ông ta còn có thể mấp máy môi niệm 

theo, vẫn chưa đến nỗi hỏng chuyện! Đến khi tắt hơi rồi, một chân còn 

chưa duỗi ra là vì [Tông Tịnh] muốn nhỏm dậy nhưng lực bất tùng tâm. 

Do  vậy,  Tông  Khiết nói:  “Cụ  co được  một  chân,  bèn nhỏm  dậy  muốn 

ngồi, nhưng không còn sức nữa, bèn nằm thẳng đờ qua đời!” Nếu không 

bị Tông Khiết mù quáng quấy rối, cảnh tượng lúc [Tông Tịnh] mất sẽ là 

chuyện  lạ  được  đồn  đại  cả  một  vùng.  Nhưng  tắt  hơi  rồi,  vẫn  còn  có 

những  chuyện  như  co  chân,  nhỏm  dậy  v.v…  cũng  là  rất  không  bình 

thường, chắc là ông ta cũng được vãng sanh.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao 

 Tục Biên, quyển Thượng, Thư trả lời cư sĩ Dương Huệ Phương)  



* Bà Lưu Thị - thím của ông Trương Phước Tuyền - bẩm tánh tinh 

thuần,  đã  có  túc  căn,  đến  khi  mắc  bệnh  bèn  tin  theo  lời  của  Phước 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  117  

Tuyền, Tông Tịnh v.v… mà niệm Phật, lại còn được người nhà trợ niệm, 

vì thế qua đời thật tốt lành. Những tướng tốt đẹp như: Vẻ mặt trở nên 

đẹp đẽ hơn lúc sống, sau mười bốn tiếng đồng hồ toàn thân đã lạnh, đảnh 

đầu vẫn còn ấm, chân tay, mình mẩy mềm mại, ruồi nhặng chẳng bu tới 

v.v…. Căn cứ theo bài kệ kiểm nghiệm tình trạng lúc lâm chung trong 

kinh Đại Tập thì:  



 Đảnh thánh, nhãn thiên sanh, 

  

 Nhân tâm, ngạ quỷ phúc, 

  

 Súc sanh tất cái ly, 

  

 Địa ngục cước bản xuất. 



(Đảnh: thánh, mắt: sanh thiên, 



Tim: người, 

Ngạ quỷ: bụng, 



Súc sanh: đầu gối lìa, 



Địa ngục: bàn chân thoát) 



Bởi  lẽ  con  người  sắp  chết,  hơi  nóng  từ  dưới  dồn  lên  trên  thì  siêu 

thăng; từ trên dồn xuống dưới sẽ đọa lạc. Nếu toàn thân đã lạnh, chỉ còn 

đỉnh đầu ấm, ắt sanh về Tây Phương, vào trong thánh đạo. Mắt và trán 

nóng là sanh trong đường trời. Ngực nóng là sanh trong nhân đạo. Bụng 

còn  ấm  là  sanh  trong  ngạ  quỷ  đạo,  đầu  gối  ấm  là  sanh trong  súc  sanh 

đạo, bàn chân ấm là trong địa ngục đạo. 



Người  niệm  Phật  nếu  nhất  tâm  niệm  Phật,  chẳng  nghĩ  đến  gia 

nghiệp, con cái trong thế gian, quyết định sẽ được Phật từ lực tiếp dẫn 

vãng  sanh.  Bất  luận  tu  trì  đã  lâu  hay  mới  tu,  thậm  chí  kẻ  tới  lúc  lâm 

chung mới được bạn lành khai thị liền nhất tâm niệm Phật, dẫu chỉ niệm 

được  mười  tiếng  liền  mạng  chung  thì  cũng  được  vãng  sanh.  Ấy  là  vì 

trong bốn mươi tám nguyện của A Di Đà Phật, nguyện thứ mười tám là : 

 “Nếu có chúng sanh nghe danh hiệu ta, chí tâm tin ưa, cầu sanh về nước 

 ta, thậm chí mười niệm, nếu chẳng được sanh, ta không giữ ngôi Chánh 

 Giác” . 



Do nhân duyên ấy, kẻ thường ngày chẳng hề niệm Phật, lâm chung 

được  bạn  lành  khai  thị,  mọi  người  trợ  niệm,  cũng  có  thể  vãng  sanh. 

Người thường niệm  Phật nếu lúc lâm chung bị quyến thuộc vô tri tắm 

rửa, thay quần áo sẵn, và hỏi han mọi chuyện, cũng như khóc lóc v.v… 

Do những nhân duyên ấy phá hoại chánh niệm liền khó được vãng sanh. 

Vì thế, người niệm  Phật lúc thường ngày ắt phải bảo ban quyến thuộc 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  118  

trong  nhà đều niệm  thì khi  chính  mình  lâm  chung  bọn  họ  đều  biết  trợ 

niệm. 



Lại do thường nói lợi ích của trợ niệm khi lâm chung và những họa 

hại do khóc lóc, bày vẽ mù quáng, họ sẽ chẳng đến nỗi vì lòng hiếu mà 

khiến  cho  người  thân  vẫn  phải  hứng  chịu  nỗi  khổ  sanh  tử  lớn  lao,  sẽ 

ngay trong đời này được hưởng lợi ích lớn lao vãng sanh Tây Phương. 

 (Hoằng Hóa Nguyệt San số thứ ba - Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, 

 Những căn cứ để làm cho hết thảy mọi người niệm Phật được vãng sanh hay không 

 vãng sanh ) 



* Liễu sanh thoát tử là chuyện lớn nhất trong đời người. Pháp môn 

Niệm Phật là một pháp môn đặc biệt trong Phật pháp. Pháp này trên đến 

Đẳng Giác Bồ Tát, dưới đến tội nhân nghịch ác đều nên tu tập, đều có 

thể cậy vào Phật từ lực vãng sanh Tây Phương trong đời này. Công đức, 

lực dụng của pháp này khác hẳn với hết thảy những pháp Đại Tiểu Thừa 

đã được nói trong cả một đời đức Phật. Vì sao vậy? Do hết thảy các pháp 

Đại Tiểu Thừa đều phải cậy vào sức Giới - Định - Huệ của chính mình 

để liễu sanh thoát tử. Đừng nói là phàm phu đầy dẫy triền phược chẳng 

thể  liễu,  ngay  như  bậc  thánh  nhân  đã  chứng  Sơ,  Nhị,  Tam  Quả  vẫn 

chẳng thể liễu được! Tứ Quả A La Hán mới liễu được! Đây là ước theo 

phía Tiểu Thừa mà nói. 



Nếu  nói  theo  phía  Viên  Giáo,  sở  ngộ  thuộc  địa  vị  Ngũ  Phẩm  đã 

bằng với Phật, nhưng vẫn chưa đoạn được Kiến Hoặc. Sau khi đã viên 

mãn các tâm thuộc Ngũ Phẩm rồi, đoạn được Kiến Hoặc, liền chứng địa 

vị Sơ Tín. Bồ Tát thuộc địa vị này, nếu xét trên phương diện đoạn Hoặc 

thì  giống  như  Sơ  Quả  trong  Tiểu  Thừa,  nhưng  công  đức,  trí  huệ,  thần 

thông, đạo lực vượt trỗi Sơ Quả ngàn vạn ức ức lần. Cho đến khi viên 

mãn tâm Lục Tín rồi, đoạn sạch Tư Hoặc, mới chứng Thất Tín; Bồ Tát 

thuộc địa vị này mới liễu sanh tử. Liễu sanh thoát tử nào phải là chuyện 

dễ! Do vậy, biết rằng cậy vào tự lực để liễu sanh tử khó lắm, khó như lên 

trời! Bồ Tát thuộc địa vị Lục Tín còn chưa thể liễu, huống là phàm phu 

đầy dẫy Hoặc nghiệp ư? 



Chỉ có pháp môn Tịnh Độ cậy vào đại từ bi nguyện lực của A Di Đà 

Phật, bất luận già - trẻ, trai - gái, sang - hèn, trí - ngu, tại gia, xuất gia, hễ 

có ai chịu sanh lòng tin chân thật, phát nguyện thiết tha, chí thành khẩn 

thiết niệm thánh hiệu Phật thì trong đời này không một ai chẳng được 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  119  

vãng  sanh  khi  lâm  chung.  Trong  cõi  đời,  người  niệm  Phật  thì  đông 

nhưng ít kẻ vãng sanh là vì:  



1)  Chẳng  tuân  lời  Phật  dạy,  miệng  nói  vãng  sanh,  tâm  luyến  trần 

cảnh. 



2) Chẳng dạy quyến thuộc niệm Phật và chẳng nói sẵn lợi ích của 

việc  trợ  niệm  và  những  họa  hại  do  phô  trương  bày  vẽ  mù  quáng:  tắm 

rửa, thay quần áo sẵn, hỏi chuyện, khóc lóc v.v… Đến khi lâm chung, 

quyến thuộc chẳng những không trợ niệm mà trái lại còn phá hoại chánh 

niệm. Thất bại lúc sắp thành công, chuyện [ma chay] vẫn tuân theo sự 

thấy biết của thế tục, khiến cho người chết bị chìm đắm trong biển khổ 

sanh tử, chẳng đáng buồn ư! 



Ông Ngô Đình Kiệt vãng sanh được đắc lực là nhờ cả nhà trợ niệm. 

Cả nhà có thể trợ niệm là do Huệ Trung đã quen nghe ông nói đến lợi ích 

do trợ niệm và họa hại do bày vẽ mù quáng mà ra, khiến cho ông Đình 

Kiệt được an tường qua đời trong tiếng niệm Phật. Mất rồi, mặt vẫn tươi 

nhuận, tay chân duỗi thẳng, người cả một vùng thảy đều kinh dị. Đủ biết 

Phật lực chẳng thể nghĩ bàn, pháp lực chẳng thể  nghĩ bàn, chúng sanh 

tâm  lực  chẳng  thể  nghĩ  bàn.  Hết  thảy  chúng  sanh  đều  sẵn  có  tâm  lực 

chẳng thể nghĩ bàn, do không có Phật lực, pháp lực gia trì, nên chỉ có thể 

tạo  nghiệp,  chẳng  thể  thọ  dụng  được!  Uổng  sẵn  có  Phật  tánh  mà  trọn 

chẳng được lợi ích! Một mai nghe thiện tri thức chỉ dạy, quy mạng gieo 

lòng thành, được cảm ứng đạo giao với lời thề từ bi của đức Phật, cậy 

vào Phật từ lực vãng sanh Tây Phương. Nhìn lại sáu đường qua lại như 

bánh xe “hết lên cao lại xoay xuống thấp”, khôn ngăn thương xót!  (Hoằng 

 Hóa Nguyệt San số 13 - Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, Thư trả lời 

 cư sĩ Dương Huệ Phương ở Độc Sơn)   



*  Tuy  bà  ta  quy  y  với  Quang,  nhưng  thật  ra  chỉ  gặp  mặt  một  lần, 

Quang cũng chẳng nói với bà ta được mấy câu. Văn Sao, Gia Ngôn Lục, 

chắc bà ta chẳng đến nỗi chưa xem, nhưng bà ta chỉ chú trọng lập đại 

nguyện làm công đức nơi cõi này, chẳng chú trọng tới đại nguyện cầu 

sanh Tây Phương. Vào lúc sắp mất, đã cùng với chị em mộng thấy Phật 

quang, đài bạc, nhưng chẳng nhất tâm niệm Phật cầu sanh Tây Phương 

trong lúc ấy, lại ngược ngạo phát ra bốn đại nguyện để gieo trồng gốc 

sanh tử. 



Do vậy, có thể thấy là thường ngày bà ta trọn chẳng lấy những điều 

Quang đã nói làm chí hướng, sự nghiệp. Bởi thế, đánh mất nhân duyên 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  120  

vãng sanh tốt đẹp, nhưng do được Bồ Tát gia bị mà khỏi bệnh, đến khi 

do ác mộng hiện, bệnh theo đó mà phát, còn may mắn là khi lâm chung 

có người trợ niệm. Nhưng do có lời nguyện trồng sâu cội rễ sanh tử ấy 

nên  đến  nỗi  hiện  ra  những  điềm  báo  chẳng  thể  vãng  sanh  được,  đáng 

than thay! Ngực lạnh đi sau cùng chính là dấu hiệu chứng tỏ bà ta sanh 

trong nhân đạo! 



Ông nói [bà Lâm Đồng Vỹ] hiện thân thuyết pháp, há bà ta có thân 

phận ấy hay sao? Nhưng do bà ta chẳng thể tận lực cầu sanh Tây Phương 

mà  bị lỡ làng,  mọi người  bèn lấy  đó  làm  điều  răn  nhắc,  quyết  chí cầu 

vãng sanh thì lợi ích ấy cũng chẳng kém gì hiện thân thuyết pháp! Còn 

chuyện lập hội truy điệu là do tình cảm của anh em ông Địch Am, xét 

theo lý thì chẳng nên làm, chỉ nên chú trọng dùng niệm Phật để cầu [cho 

bà Lâm] được vãng sanh. Đối với chuyện niệm kinh, bái sám, làm đàn 

Thủy Lục, Quang trọn chẳng chịu đề xướng một tiếng nào. Bởi lẽ, khó 

được như pháp! Chỉ là bày vẽ phô trương mà thôi!  (Hoằng Hóa Nguyệt San 

 số  thứ  9  -  Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn  Sao  Tam  Biên,  quyển  2,  Thư  trả  lời  cư  sĩ  Chí 

 Phạm -3)  



* Hôm qua nhận được thư các ông, biết cha các ông bệnh hết sức 

trầm trọng. Chớ nên làm theo cách si tâm vọng tưởng của thế gian, mà 

hãy nương theo Phật pháp, dùng câu Nam-mô A Di Đà Phật để trợ niệm 

và cầu cho cha: “Nếu tuổi thọ đã tận sẽ mau được đức Phật từ bi tiếp dẫn 

vãng sanh Tây Phương. Nếu tuổi thọ chưa hết, sẽ mau được lành bệnh”. 



Cha các ông tuổi đã ngoài bảy mươi, đang trong thời thế nguy hiểm 

này, cả nhà hãy nên nhất tâm niệm Phật, cầu Phật tiếp dẫn cụ vãng sanh 

Tây Phương. Nếu cụ tuổi thọ chưa hết, cũng sẽ do công đức trợ niệm mà 

chóng  được  lành  bệnh.  Nhưng  chớ  nên  chỉ  cầu  lành  bệnh,  chẳng  cầu 

vãng sanh Tây Phương. Nếu tuổi thọ của cụ đã hết, [cầu như thế] sẽ làm 

hỏng đại sự. 



Hãy  vì  cha  các ông  mà  nhất  tâm  trợ  niệm.  Nếu  cụ  niệm  được  thì 

niệm  theo.  Chẳng  thể  niệm,  hãy  [khuyên  cụ]  nhất  tâm  nghe  các  ông 

niệm.  Phàm  những  chuyện  khẩn  yếu  thì  phải  hỏi  han  trước;  chuyện 

chẳng khẩn yếu đều nhất loạt chớ nên nhắc tới. Nếu có những cư sĩ chí 

thành khẩn thiết, hãy nên thỉnh mấy vị cùng với các ông chia phiên trợ 

niệm liên tục chẳng ngớt. Niệm mãi cho đến khi cụ tắt hơi vẫn cứ niệm 

giống như thế. Niệm tiếp tục như vậy cho đến ba tiếng đồng hồ sau [khi 

cụ tắt hơi] mới ngừng niệm. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  121  



Hơn nữa, trước khi cụ chưa chết và lúc vừa mới tắt thở, đừng nên 

lau rửa thân thể, thay áo, khóc lóc. Những hành vi ấy đều là lôi cụ xuống 

biển!  Người  thế  gian  tưởng  đấy  là  hiếu,  nhưng  [thật  ra]  đã  phá  hoại 

chánh  niệm  khiến  cho  [người  đã  mất]  chẳng  thể  vãng  sanh,  đâm  ra  bị 

đọa lạc. Tội giống như giết cha mẹ, khẩn yếu đến cùng cực!  (Hoằng Hóa 

 Nguyệt San số 13 - Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, Thư trả lời anh 

 em Ninh Sanh và Khai Sanh - 1)  



*  Nói  ngày  Ba  Mươi  tháng  Chạp  nghĩa  là  nói  chuẩn  bị  sẵn,  chứ 

không phải là biết trước lúc mất sẽ nhằm ngày Ba Mươi tháng Chạp. Ba 

Mươi tháng Chạp là ngày năm cùng tháng tận cho nên cổ nhân thường 

mượn từ ngữ này để ví cho lúc chết. Nếu bình thường chẳng sớm chuẩn 

bị sẵn, đến lúc ấy chắc chắn tay chân cuống quít.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn 

 Sao Tục Biên, quyển Thượng, Trả lời thư cư sĩ Vương Đức Châu ở Vân Nam - 2)  

  

3. Lâm Chung Tam Đại Yếu (Ba điều trọng yếu lúc lâm chung)  (năm 

Dân Quốc 19 - 1930)  



Ðiều  bi  thảm  nhất  trong  thế  gian  không  chi  bằng  cái  chết,  nhưng 

người trong khắp cả cõi đời, không một ai may mắn thoát được! Vì vậy, 

người có tâm  muốn lợi  mình, lợi người, chẳng  thể  không sớm  lo  liệu! 

Thật ra, một chữ CHẾT vốn chỉ là giả danh, do kỳ hạn của quả báo chiêu 

cảm từ [các nhân] đời trước đã hết nên bỏ tấm thân này rồi lại thọ cái 

thân khác vậy. Kẻ chẳng biết Phật pháp thì đúng là không tìm được cách 

gì, chỉ đành mặc cho nghiệp xoay chuyển. Nay đã được nghe pháp môn 

Tịnh  Ðộ  phổ  độ  chúng  sanh  của  đức  Như  Lai  thì  phải  nên  tín  nguyện 

niệm Phật, sắp đặt sẵn tư lương vãng sanh, hầu mong thoát được nỗi khổ 

luân hồi sanh tử giả huyễn, chứng sự vui Niết Bàn thường trụ chân thật. 

Nếu  ai  có  cha,  mẹ,  anh,  em  và  các  quyến  thuộc  mắc  phải  bệnh  nặng, 

bệnh  tình khó  bề  thuyên  giảm,  thì hãy  nên  phát tâm  hiếu  thuận,  từ  bi, 

khuyên họ niệm Phật cầu sanh Tây Phương và trợ niệm cho họ để mong 

người bệnh nhờ vào đó sau khi chết liền được sanh về Tịnh Ðộ. Sự lợi 

ích như thế làm sao diễn tả được? Nay tôi nêu lên ba điều trọng yếu để 

làm căn cứ hòng thành tựu sự vãng sanh cho người lâm chung; lời lẽ tuy 

thô vụng, quê kệch, nhưng ý vốn lấy từ kinh Phật. Gặp được nhân duyên 

này, hãy đều nên làm theo. Ba điều trọng yếu vừa nói đó chính là:  

- Một là khéo chỉ dạy, an ủi, khiến [người sắp mất] sanh chánh tín. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  122  

-  Hai  là  mọi  người  thay  phiên  niệm  Phật  để  giúp  tịnh  niệm  [cho 

người sắp mất]. 

- Ba là hết sức tránh dời động, khóc lóc, kẻo làm hỏng việc. 

Nếu có thể tuân theo ba pháp này để hành thì chắc chắn sẽ tiêu trừ 

được  túc  nghiệp,  tăng  trưởng  Tịnh  nhân  (cái  nhân  để  vãng  sanh  Tịnh 

Độ), được Phật tiếp dẫn vãng sanh Tây Phương. Hễ đã được vãng sanh 

thì sẽ siêu phàm nhập thánh, liễu sanh thoát tử, dần dần tấn tu, ắt sẽ đạt 

tới viên thành Phật quả mới thôi. Sự lợi ích như vậy hoàn toàn nhờ vào 

sức trợ niệm của quyến thuộc. Có thể làm được như thế mới là chân hiếu 

đối với cha mẹ, mới thật là chân đễ81 đối với anh em trai, chị em gái, mới 

thật là chân từ đối với con cái, mới thật là chân nghĩa, chân huệ đối với 

bằng hữu và đối với mọi người. 

Dùng những điều ấy để vun bồi cái nhân Tịnh Ðộ của chính mình, 

khơi gợi lòng tin tưởng của những đồng nhân, lâu ngày chầy tháng, đâu 

có khó  gì  mà  chẳng tập quen  thành  lề thói  được?  Nay  tôi  sẽ trình bày 

từng điều một để chẳng đến nỗi có những điều không thích đáng lúc lâm 

chung vậy. 

a. Ðiều thứ nhất là khéo chỉ bày, an ủi, khiến cho [người sắp mất] 

sanh chánh tín  

Thiết  tha khuyên  người  bịnh buông xuống  hết  thảy,  [chỉ]  nhất  tâm 

niệm  Phật.  Nếu  như  cần  phải  giao  phó  việc  gì  thì  phải  mau  giao  phó. 

Giao phó xong bèn chẳng đếm xỉa đến nữa, chỉ nghĩ ta nay sắp theo Phật 

vãng sanh cõi Phật; tất cả sự giàu sang, vui sướng, quyến thuộc thế gian, 

các thứ trần cảnh đều là chướng ngại, thậm chí khiến ta mắc hại. Vì thế, 

chẳng nên sanh một niệm quyến luyến, vướng mắc. 

Phải biết: Một niệm chân tánh của chính mình vốn chẳng có chết. Sự 

chết vừa mới nói đó chỉ là xả thân này để lại thọ cái thân khác mà thôi! 

Nếu chẳng niệm Phật thì sẽ phải thuận theo nghiệp lực thiện, ác để lại 

thọ sanh trong nẻo lành, đường dữ  (Đường lành là trời - người. Đường ác là 

súc sanh, ngạ quỷ, địa ngục. A Tu La vừa gọi là đường lành vừa gọi là đường ác vì 

họ tu nhân cảm quả đều là thiện - ác xen tạp). Nếu như trong lúc lâm chung, 

nhất tâm niệm Nam Mô A Di Ðà Phật thì do tâm niệm Phật chí thành ấy, 



81 Chân đễ: Tình thương yêu, hòa thuận thật sự đối với anh em. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  123  

ắt quyết định cảm được Phật dấy lòng từ bi lớn lao, đích thân tiếp dẫn 

khiến cho ta được vãng sanh. 

Thêm nữa, đừng nghi rằng: Ta là nghiệp lực phàm phu, chỉ do niệm 

Phật  trong  một  thời  gian  ngắn,  sao  lại  có  thể  thoát  khỏi  sanh  tử,  vãng 

sanh Tây Phương? Nên biết rằng: Vì đức Phật đại từ bi nên dẫu là kẻ tội 

nhân Thập Ác, Ngũ Nghịch rất nặng, lúc lâm chung tướng địa ngục đã 

hiện ra, mà nếu có thiện tri thức dạy cho niệm Phật bèn niệm mười tiếng 

hoặc chỉ một tiếng thì cũng được Phật tiếp dẫn, vãng sanh Tây Phương. 

Hạng người ấy chỉ niệm mấy câu mà còn được vãng sanh, sao vẫn cho 

rằng ta nghiệp lực nặng nề, niệm Phật ít ỏi để rồi sanh lòng nghi ư? 

Phải biết: Chân tánh vốn sẵn có của chúng ta và chân tánh của Phật 

chẳng  hai;  chỉ  vì  ta  Hoặc  nghiệp  sâu  nặng  nên  chẳng  thọ  dụng  được! 

Nay đã quy mạng nơi Phật như con nương về với cha, chính là trở về với 

quê nhà ta vốn sẵn có, chứ nào có phải là điều gì vượt ra ngoài khả năng 

của ta đâu! 

Hơn  nữa,  xưa  kia,  đức  Phật  đã  phát  nguyện:   “Nếu  có  chúng  sanh 

 nghe  danh  hiệu  của  ta  mà  chí  tâm  tin  ưa,  dẫu  chỉ  mười  niệm  mà  nếu 

 chẳng được vãng sanh thì chẳng lấy ngôi Chánh Giác”.  Vì thế, hết thảy 

chúng sanh lúc lâm chung phát tâm chí thành niệm Phật cầu sanh về Tây 

Phương thì không một ai là chẳng được Ngài rủ lòng Từ tiếp dẫn. Ngàn 

vạn phần chẳng được hoài nghi nữa! Hoài nghi tức là tự mình lầm lạc, 

họa ấy chẳng nhỏ đâu! 

Huống hồ, lìa khỏi thế giới khổ não này, sanh về thế giới vui vẻ kia 

là chuyện hết sức sung sướng, hãy nên sanh tâm hoan hỷ, ngàn vạn phần 

chẳng được sợ chết! Dẫu sợ chết vẫn chẳng thể không chết, lại còn đâm 

ra mất phần vãng sanh Tây Phương nữa, vì tâm mình trái với tâm Phật 

rồi! Dẫu Phật sẵn lòng đại từ bi cũng không làm thế nào được đối với 

những chúng sanh chẳng nương theo lời dạy của Phật! 

Vạn đức hồng danh của A Di Ðà Phật giống như lò luyện lớn lao; tội 

nghiệp  trong  nhiều  kiếp  của  chúng  ta  như  một  mảnh  tuyết  trong  hư 

không. Nghiệp lực phàm phu do bởi niệm Phật nên nghiệp liền tiêu diệt, 

giống như mảnh tuyết ở gần bên lò lửa lớn liền bị tiêu hết chẳng còn gì 

nữa. Vả lại, huống chi nghiệp lực đã tiêu thì bao nhiêu thiện căn sẽ tự 

nhiên tăng trưởng thù thắng; sao lại còn ngờ chẳng được  vãng sanh và 

Phật chẳng đến tiếp dẫn nữa ư? 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  124  

Mềm mỏng, uyển chuyển chỉ dạy, an ủi như thế thì người bệnh sẽ có 

thể tự sanh tâm chánh tín. Ðấy chính là những điều chỉ dạy cho người 

bệnh.  Còn  như  những  chuyện  do  lòng  tận  hiếu  chí  thành  mà  chính  ta 

phải nên làm thì hãy chú trọng nơi những điểm ấy; chớ nên thuận theo 

thói tục, van cầu thần thánh, tìm thầy chạy thuốc. Mạng lớn đã sắp hết 

thì làm sao quỷ thần, thuốc men giữ cho người ấy khỏi chết được! Nếu 

đã nhọc lòng vì những sự vô ích như thế thì lòng thành khẩn đối với một 

sự niệm Phật sẽ bị xen tạp, không cách gì cảm thông [đức Phật] được! 

Nhiều  kẻ  lúc  cha  mẹ  lâm  chung  bèn  chẳng  tiếc  tiền  của,  mời  khá 

nhiều  thầy  thuốc  đến  khám.  Ðấy  gọi  là  mua  tiếng  hiếu,  muốn  được 

người đời khen ta tận hiếu đối với cha mẹ; nào hay trời đất, quỷ thần thật 

sự  xét  soi  [tường  tận]  nỗi  lòng.  Vì  vậy,  đối  với  những  sự  thuộc  về 

chuyện tống táng cha mẹ mà quá sức phô trương thì nếu chẳng mắc thiên 

tai ắt cũng bị nhân họa. Kẻ làm con chỉ nên chú trọng những gì thần thức 

của cha mẹ đạt được! Lời xưng tụng của người đời cố nhiên chẳng đáng 

cho kẻ sáng mắt nhếch mép cười, lẽ đâu lại dốc lòng mong mỏi, thật chỉ 

khiến cho ta mắc phải cái lỗi bất hiếu to lớn mà thôi! 

b.  Thứ  hai  là  mọi  người  thay  phiên  nhau  niệm  Phật  để  giúp  [cho 

người chết giữ được] tịnh niệm  

      Trước  đó,  đã  chỉ  dạy  người  bệnh  khiến  cho  kẻ  ấy  sanh  chánh  tín; 

nhưng vì  người bịnh  tâm  lực  yếu  ớt, đừng nói chi hạng người  lúc còn 

khỏe  mạnh  chưa  bao  giờ niệm  Phật,  chẳng  dễ gì  niệm  liên tục  lâu  dài 

được, ngay cả người một mực chuyên trọng niệm Phật đến lúc ấy cũng 

hoàn toàn nhờ vào người khác trợ niệm thì mới có thể hữu hiệu. Vì vậy, 

quyến thuộc trong nhà hãy nên cùng nhau phát tâm hiếu thuận, từ bi, vì 

người ấy trợ niệm Phật hiệu. 



Nếu bệnh tình còn chưa đến nỗi sắp chết vào bất cứ lúc nào thì nên 

chia  ban  niệm  Phật.  Nên  chia  thành  ba  ban,  mỗi  ban  hạn  định  mấy 

người. Ban đầu tiên niệm Phật ra tiếng, ban thứ hai và thứ ba niệm thầm. 

Niệm một tiếng đồng hồ thì ban thứ hai niệm tiếp; ban thứ nhất, ban thứ 

ba niệm thầm. Nếu có chuyện nhỏ thì nên lo liệu trong lúc niệm thầm; 

còn trong lúc trực ban trọn chẳng nên bỏ đi. Ban thứ hai niệm xong, ban 

thứ ba niệm tiếp. Xong rồi liền trở lại từ đầu. Niệm một tiếng, nghỉ hai 

tiếng;  [như  vậy  thì  niệm]  suốt  cả  ngày  đêm  thì  cũng  không  mệt  nhọc 

lắm. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  125  



Phải biết: Chịu giúp cho người khác đạt được Tịnh niệm vãng sanh 

thì cũng sẽ được hưởng quả báo có người trợ niệm. Chớ có nói “chỉ vì 

cha mẹ nên mới phải tận hiếu như vậy”, đối với người dưng cũng nên 

vun bồi ruộng phước của chính mình, trưởng dưỡng thiện căn của chính 

mình thì mới đúng là cái đạo tự lợi, chứ chẳng phải chỉ vì người khác mà 

thôi! Thành tựu một người được vãng sanh Tịnh Ðộ chính là thành tựu 

một chúng sanh làm Phật. Công đức như thế há thể nghĩ lường được ư? 



Ba  ban  niệm  liên  tục,  tiếng  niệm  Phật  chẳng  ngớt.  Nếu  sức  bệnh 

nhân niệm được thì nương theo đó niệm nho nhỏ theo. Chẳng thể niệm 

nổi thì lắng tai nghe kỹ, tâm không có niệm gì khác sẽ tự có thể tương 

ứng với Phật vậy. Tiếng niệm Phật chẳng nên quá to; niệm to sẽ hao hơi, 

khó niệm lâu được; cũng chẳng thể quá nhỏ khiến cho bệnh nhân nghe 

chẳng  rõ.  Chẳng  nên  niệm  quá  mau,  cũng  chẳng  nên  quá  chậm.  Quá 

mau,  bệnh  nhân  niệm  theo  chẳng  nổi,  dẫu  có  lắng  nghe  [tiếng  niệm] 

cũng khó nghe rõ. Quá chậm thì chẳng tiếp hơi nổi nên cũng khó có ích! 



Hãy nên niệm chẳng lớn tiếng, chẳng nhỏ tiếng, chẳng rề rà, chẳng 

gấp gáp; từng chữ phân minh, từng câu rành mạch, khiến cho từng chữ, 

từng câu lọt tai thấu dạ bịnh nhân; như vậy thì dễ có sức [niệm theo]. 

Đối với pháp khí dùng để niệm Phật, chỉ nên dùng dẫn khánh, hết thảy 

các thứ khác nhất loạt chẳng nên dùng. Tiếng dẫn khánh trong trẻo khiến 

tấm lòng người nghe thanh tịnh. Tiếng mõ trầm đục chẳng thích hợp cho 

việc trợ niệm khi lâm chung. 



Lại nữa, nên niệm Phật hiệu gồm bốn chữ. Lúc bắt đầu thì niệm vài 

câu sáu chữ; rồi sau đó chuyên niệm bốn chữ A Di Ðà Phật, chẳng niệm 

Nam  Mô.  Do  ít  chữ  dễ  niệm  nên  bệnh  nhân  sẽ  niệm  theo  được  hoặc 

nhiếp tâm lắng nghe, đều đỡ tốn tâm lực. Quyến thuộc trong nhà niệm 

như vậy mà thỉnh thiện hữu bên ngoài đến thì cũng niệm như vậy. Dù 

nhiều  người hay  ít  người đều phải niệm  như  thế,  chẳng  nên niệm  một 

chốc  lại  ngưng  nghỉ,  rồi  lại  niệm  khiến  cho  bịnh  nhân  niệm  Phật  gián 

đoạn. Nếu gặp lúc ăn cơm thì nên ăn vào lúc thay phiên, đừng ngớt tiếng 

niệm  Phật.  Nếu  như  lúc  bịnh  nhân  sắp  tắt  hơi  thì  cả  ba  ban  nên  cùng 

niệm cho đến tận sau khi đã tắt hơi hẳn rồi mới lại chia ba ban niệm suốt 

ba tiếng đồng hồ nữa. Sau đấy, mới ngưng niệm để lo liệu, sắp đặt mọi 

việc. 



Trong  lúc  niệm  Phật,  chẳng  để  cho  bè  bạn  đến  trước  bệnh  nhân 

thăm hỏi, vỗ về. Ðã có lòng đến thăm thì hãy theo đại chúng niệm Phật 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  126  

mấy thời. Ấy mới là tấm lòng yêu mến chân thật, có ích cho bịnh nhân. 

Còn nếu cứ theo thói tục thường tình thì chính là đã xô người ta xuống 

biển. Tình ấy tuy đáng cảm, nhưng [để xảy ra] sự ấy thật đáng đau đớn. 

Toàn là cậy vào người chủ chốt hiểu rõ đạo lý, bảo trước với người [đến 

thăm]  để  khỏi  tổn  thương  tình  cảm,  lại khỏi gây  hại  cho bệnh nhân  bị 

phân tâm chẳng được vãng sanh vậy. 

c. Thứ ba là kiêng dè dời động, khóc lóc để khỏi làm hỏng đại sự  

Lúc  người  bệnh  sắp  chết  chính  là  lúc  phân  biệt  giữa  thánh,  phàm, 

người, quỷ, [tình trạng khác nào] ngàn cân [treo] đầu sợi tóc; quan trọng 

cùng cực! Chỉ nên dùng Phật hiệu để hướng dẫn thần thức của người ấy, 

trọn chẳng nên tắm rửa, thay áo, hoặc dời chỗ nằm. Mặc kệ [người ấy] 

nằm - ngồi như thế nào, cứ để yên người đó trong tư thế ấy, chẳng nên 

dời động chút nào. Cũng chẳng nên đối trước [người ấy] mà lộ vẻ buồn 

bã, thương xót, hoặc đến nỗi khóc lóc. Vì khi đó, [người sắp chết] thân 

chẳng tự chủ được; hễ lay động là toàn thân lẫn chân tay đều bị đau đớn 

như bị bẻ,  chặt,  giằng  xé.  Hễ  đau đớn  thì  sanh  tâm  sân  hận nên  [tâm] 

niệm Phật bị ngưng dứt. Mang tâm sân hận ra đi, phần nhiều bị đọa vào 

độc loại (những loài vật hung dữ, độc địa như rắn, bò cạp, rết…), đáng 

sợ hãi quá sức! Nếu [người sắp chết] thấy [thân quyến] đau đớn, khóc 

lóc  thì  tâm  mến  luyến  phát  sanh  nên  [tâm]  niệm  Phật  cũng  bị  ngừng 

nghỉ. Vì mang tâm ái luyến ra đi nên đến nỗi đời đời, kiếp kiếp chẳng 

được giải thoát. 

Lúc ấy, có lợi nhất thì không gì bằng nhất tâm niệm Phật; điều gây 

hại  nhất  không  chi  bằng  vọng  động,  khóc  than.  Nếu  như  vọng  động, 

khóc than đến nỗi [người chết] sanh lòng sân hận hay mến luyến thì dẫu 

có muốn sanh Tây Phương, cả vạn trường hợp cũng chẳng được một! 


Thêm nữa, người sắp chết hơi nóng rút từ dưới rút lên trên là tướng 

siêu thăng, còn [hơi nóng] từ trên rút xuống dưới là tướng đọa lạc. Vì 

vậy, có thuyết:  

 Ðảnh thánh, nhãn thiên sanh 

 Nhân tâm, ngạ quỷ phúc  

 Súc sanh tất cái ly, 

 Ðịa ngục cước bản xuất  

Nhưng nếu mọi người chí thành trợ niệm thì [người chết] ắt tự có thể 

sanh thẳng về Tây Phương; chẳng nên thăm dò nhiều lượt khiến cho khi 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  127  

thần thức [người chết] chưa rời [khỏi xác], có thể sẽ do bị kích thích như 

vậy mà tâm sanh phiền đau nên chẳng được vãng sanh. Lỗi lầm ấy thật 

là vô lượng vô biên. Xin các thân hữu ai nấy đều khẩn thiết niệm Phật, 

chẳng cần thăm dò xem hơi nóng cuối cùng bị lạnh đi ở chỗ nào. Kẻ làm 

con hãy nên lưu tâm điều này mới là hiếu thật sự. Nếu cứ thuận theo các 

tình cảm thông tục trong thế gian thì chính là xô người thân xuống biển 

khổ chẳng thương xót, mong một lũ vô tri vô thức xúm lại khen ngợi ta 

đã tận hiếu! Hiếu như vậy thì có khác chi là tình yêu của La Sát Nữ! 

Kinh dạy: “La Sát Nữ ăn thịt người, bảo: „Vì ta yêu ngươi nên ăn thịt 

 ngươi!‟  Kẻ vô tri kia thể hiện lòng hiếu khiến cho người thân mất vui bị 

khổ, há chẳng phải là giống hệt cái tình yêu người của La Sát Nữ hay 

sao? Tôi nói ra lời này, chẳng phải là không đếm xỉa tình người, chỉ là 

muốn cho ai nấy đều xét rõ sự thực, cốt sao người chết vãng sanh, kẻ còn 

sống được phước, để thỏa tấm lòng thành sắt son của con hiền, cháu thảo 

thương  yêu người thân,  chẳng ngờ lời  lẽ dường như quá khích.  Người 

thương  yêu  cha  mẹ  thật  sự  ắt  sẽ  lượng  thứ  cho!  (Ấn  Quang  Văn  Sao  Tục 

 Biên, quyển Hạ, Lâm chung tam đại yếu) 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  128  

V. Miễn cư tâm thành kính (Khuyên giữ lòng thành kính)  



* Một pháp Kính chính là căn bản để học đạo thế gian lẫn xuất thế 

gian.  Nếu  chẳng  trọng  lòng  kính,  giữ  lòng  thành,  dù  có  sở  ngộ,  vẫn 

chẳng thể được lợi ích thật sự. Hễ rơi vào cuồng huệ, chắc chắn khó thể 

sự lý viên dung. Thiên chấp lý tánh, chẳng trọng tu trì, tuy thấy Lý chẳng 

lầm, cũng chẳng khác gì tà ma, ngoại đạo cho mấy! Huống chi đã chấp 

Lý phế Sự thì cái Lý được ngộ cũng khó thể thích đáng. 



Do vậy, nói:  “Bất quý tử kiến địa, chỉ quý tử hành lý” (Chẳng quý 

chỗ kiến địa của ông, chỉ quý chỗ ông thực hiện). Đấy chính là cái bẫy 

sập lớn cho người thông minh trong cả cõi đời; chẳng mắc phải bệnh này 

mới đáng gọi là thông minh. Nếu không, thông minh lại bị thông minh 

làm cho lầm lạc, biến thành hạng người tự lầm, lầm người.  (Ấn Quang Văn 

 Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư gởi cư sĩ Quách Trang Ngộ)  



*  Tôi  thường  nói:   “Muốn  được  lợi  ích  thật  sự  nơi  Phật  pháp,  phải 

 cầu nơi cung kính. Có một phần cung kính liền tiêu được một phần tội 

 nghiệp, tăng một phần phước huệ. Có mười phần cung kính, tiêu được 

 mười  phần  tội  nghiệp,  tăng  mười  phần  phước  huệ”.   Nếu  chẳng  cung 

kính  mảy  may  thì  tụng  kinh  niệm  Phật  tuy  chẳng  phải  là  không  được 

mảy may lợi ích nào, nhưng trước hết phải chịu cái tội khinh nhờn, đọa 

lạc trong tam đồ bao nhiêu kiếp! Tội trả hết rồi, sẽ nhờ vào nhân lành ấy 

lại được nghe pháp, tu đạo, ăn chay, niệm Phật, cầu sanh Tây Phương, 

liễu sanh thoát tử. 



Nếu đời này cạn lòng thành, dốc hết lòng kính thì trong đời này sẽ có 

thể cậy vào Phật từ lực đới nghiệp vãng sanh Tây Phương. Hễ được vãng 

sanh bèn siêu phàm nhập thánh, liễu sanh thoát tử, vĩnh viễn lìa các khổ, 

chỉ hưởng những sự vui vậy!  (Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư 

 răn nhắc những người mới phát tâm học Phật ở quê tôi)  



* Chỉ có cung kính, chí thành mới hoàn toàn đạt được lợi ích thật sự 

nơi Phật pháp. Ngoài ra, tùy theo lòng Thành lớn hay nhỏ mà được lợi 

ích  lớn  hay  nhỏ.  Nếu  chỉ  phô  trương,  màu  mè  giả  dối  hầu  sướng  mắt 

khoái tai người khác thì rất có thể lại phạm tội khinh nhờn.  (Ấn Quang Văn 

 Sao Tục Biên, quyển Thượng, Trả lời thư cư sĩ Trần Trọng Vi)  



*  Người  thật  sự  tin  tưởng  Phật  pháp  thấy  hết  thảy  các  vị  Tăng  còn 

kính lễ, huống gì đối với vị thầy quy y ban đầu ư? Nếu đích thân [đến] 

quy y, phải dập đầu mấy chục lượt, quỳ hơn một tiếng đồng hồ. Dẫu nói 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  129  

dễ dãi, không thăng tòa82 thì cũng phải dập đầu mười mấy lượt. Do xem 

thư  ông  lời  lẽ  khá  kiền  thành,  nên  bỏ  qua,  nhưng  vẫn  phải  nói  rõ  cho 

ông,  chứ  không  phải  mong  được  ông  cung  kính,  mà  là  muốn  cho  ông 

biết  Phật pháp  tôn  quý, ngõ  hầu  ông  tự  được  lợi ích thật  sự. Nếu  cung 

kính [tượng] đức Phật bằng đất nặn, gỗ khắc như đức Phật thật thì liền 

có  thể  siêu  phàm  nhập  thánh.  Nếu  coi  là  đất  -  gỗ  y  như  cũ  thì  tội  ấy 

chẳng  kham  nói  được!  Muốn  được  lợi  ích  thật  sự  nơi  Phật  pháp,  nên 

hướng đến sự cung kính mà cầu. Ông có thể hành theo đây thì lợi ích ấy 

chỉ có đức Phật biết được.  (Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư trả 

 lời cư sĩ Hùng Huệ Dực)  



* Chí thành niệm Phật, lợi ích ấy lớn lắm. Đời có kẻ ngu chẳng biết 

vì sao Phật là Phật, thường chấp chết cứng lẽ cung kính, chẳng biết biến 

- thông, [chẳng hạn] như ăn mặn thì chẳng dám niệm. Lại như nữ nhân 

khi  có  kinh  nguyệt  hoặc  sanh  nở  bèn  chẳng  dám  niệm.  Phải  biết:  Ăn 

chay là tốt nhất, nhưng ăn mặn cũng vẫn niệm được. Có kinh nguyệt thì 

hãy thường rửa ráy sạch sẽ, đừng dùng tay bẩn chưa rửa chạm vào kinh, 

tượng và thắp hương v.v… Hễ rửa ráy sạch sẽ thì chẳng ngại gì. 



Nữ nhân khi sanh nở phải niệm  “nam-mô Quán Thế Âm Bồ Tát”  ra 

tiếng, chắc chắn chẳng đến nỗi bị sanh khó. Dẫu bị sanh khó mà chịu chí 

thành niệm Ngài, cũng chắc chắn sanh ngay. Điều này trước kia Quang 

không nói, sau này nghe rất nhiều người hoặc mấy ngày mới sanh được, 

hoặc phải mổ, hoặc do sanh nở mà chết, nên thường nói với hết thảy mọi 

người: Nếu khi sanh nở mà niệm [Quán Thế Âm Bồ Tát] thì không ai bị 

khó sanh! 



Lúc  bình  thường  ắt  phải  cung  kính,  khiết  tịnh;  còn  lúc  ấy  (tức  lúc 

sanh  nở)  lõa  lồ  bất  tịnh  vốn  là  chuyện  bất  đắc  dĩ,  [là  chuyện]  có  liên 

quan đến tánh mạng. Chỉ cần trong tâm chí thành, chẳng cần phải luận 

trên hình tướng bề ngoài. Nếu là lúc bình thường, ắt cần phải mũ áo tề 

chỉnh, tay  lẫn  mặt  đều sạch sẽ thì  mới  được niệm  ra  tiếng. Nếu không, 

chỉ niệm thầm trong tâm thì công đức vẫn giống hệt như vậy. Vì thế, lúc 

ngủ nghỉ, tắm rửa, tiêu tiểu, hoặc đến chỗ không sạch sẽ, đều niệm thầm 

trong tâm. 



82 “Thăng tòa” ở đây có nghĩa là vị pháp sư truyền giới lên pháp tòa, trước hết dạy 

người  muốn  quy  y  sám  hối,  phát  nguyện  quy  y  Tam  Bảo,  đảnh  lễ  cầu  giới,  phát 

nguyện thọ giới. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  130  



Chỉ  khi  nữ  nhân  đang  sanh  nở  thì  cần  phải  niệm  ra  tiếng  vì  niệm 

trong  tâm  thì  tâm  lực  yếu,  khó  thể  cảm  thông.  Nếu  lại  gắng  sức,  sợ  bị 

thương tổn. Vì thế, hãy nên niệm ra tiếng. Ông đã muốn quy y, nay đặt 

pháp danh cho ông là Tông Từ. Tông (宗) là chủ, lấy tâm từ bi làm chủ 

để làm chuyện tự lợi, lợi tha thì mới không uổng kiếp sống này, chẳng 

phí dịp gặp gỡ này.  (Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư trả lời một 

 cư sĩ ở Diêu Duy) 



* Người học Phật ban đêm đừng ngủ trần truồng, phải mặc áo, quần 

đùi,  tâm  thường  như  đối  trước  Phật.  Ăn  cơm  chớ  nên  quá  mức.  Cơm 

ngon đến đâu đi nữa, chỉ ăn đến tám chín phần [là tối đa]. Ăn mười phần 

đã chẳng có ích cho người; ăn mười mấy phần ắt tạng phủ bị thương tổn. 

Thường  ăn  như  thế  nhất  định  bị  đoản  thọ.  Hễ  ăn  quá  nhiều,  tâm  hôn 

trầm, thân mỏi mệt, tiêu hóa chẳng kịp, ắt phải trung tiện. Chuyện trung 

tiện là chuyện tệ nhất, là chuyện gây nên tội lỗi lớn nhất. Nơi Phật điện, 

tăng đường, đều phải cung kính; như thắp hương chẳng qua để biểu lộ 

tấm lòng, chứ xét rốt ráo ra, chẳng có loại nào đáng xem là hương cả! 

Nếu ăn nhiều, vãi trung tiện hết sức hôi thối, khiến cho hơi thối ấy xông 

sực Tam Bảo, tương lai ắt sanh làm loài giòi trong hầm phân. Chẳng ăn 

quá mức sẽ chẳng phóng trung tiện! 



Nếu như dùng chất lạnh, cảm thấy không ổn, hễ vô sự bèn đi ra chỗ 

trống  xả  ra,  đợi  đến  khi  tan  mùi  lại  quay  vào  trong  nhà.  Nếu  có  việc 

chẳng ra ngoài được, hãy nên dùng sức kềm lại, chưa đầy một khắc nó sẽ 

tan mất trong bụng. Có người nói chẳng phóng ra sẽ thành bệnh; lời lẽ 

này còn nặng tội hơn chuyện phóng trung tiện, vạn phần chớ nghe theo! 

Đức Phật chế giới luật chưa nhắc đến sự này; có lẽ cổ nhân thân thể khỏe 

mạnh, lại không tham ăn, không có chuyện này, cho nên không nói đến. 

Nếu  có,  ắt  Phật  phải  nói.  Chớ  nói  Phật  không  cấm  cho  nên  cứ  việc 

phóng, đấy chính là tự cầu đọa lạc, Phật cũng khó cứu! 



Khổng Tử dùng tư cách của bậc thánh nhân triều kiến bậc quốc quân 

(vua một nước) phàm phu, khi sắp lên điện, ở dưới thềm, còn chẳng dám 

thở  mạnh,  huống  chi  lúc  đã  vào  điện  gặp  mặt  vua!  Vì  thế,  sách  Luận 

Ngữ chép:  “Nhiếp tề thăng đường, cúc cung như dã. Bình khí, tự bất tức 

 dã”  (Nâng vạt áo lên điện, khom mình như thế đó, nín hơi như không 

thở) (Nhiếp 攝: Nâng. Tề 齊, đọc như Tư 咨83, nghĩa là vạt áo. Cúc 鞠: uốn cong. 

Bình 屏: giấu kín. Tức  息: Hơi thở từ trong mũi. Khổng Tử triều kiến vua, lúc sắp 



83 Âm Quan Thoại cùng đọc hai chữ này gần giống nhau. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  131  

lên điện, trước hết đi khom mình. Do khom mình nên vạt áo trước dài hơn, cho nên 

phải nâng hai mép vạt áo lên cách mặt đất khoảng chừng một thước mới chẳng đến 

nỗi đạp lên áo, vấp té, thất lễ! Nghiêm túc đến cùng cực, cho nên hơi thở trong mũi 

tựa hồ chẳng thoát ra. Hãy thử xem Ngài kiêng dè đến mức độ nào? Người đời nay 

so với  Khổng Tử kém  xa lắm, vua khi  ấy so với  Phật  lại kém  thật xa nữa! Phóng 

trung tiện so với thở ra lại càng khác xa lắm. Im lặng suy nghĩ, khác gì đại địa chẳng 

có chốn dung thân, há chẳng cực lực lưu tâm ư?) Chúng ta là nghiệp lực phàm 

phu ở trong Phật điện của bậc Thánh Trung Thánh, Thiên Trung Thiên 

(thánh  của  các  thánh,  trời  của  các  trời),  nơi  có  đủ  Tam  Bảo,  sao  dám 

chẳng kiềm chế, mặc tình trung tiện ư? Tội lỗi ấy lớn nhất không gì sánh 

bằng! 



Có lắm kẻ do chẳng xem nhiều trước thuật của cổ đức, nên tưởng là 

cổ đức không nói đến. Chẳng biết cổ đức nói rất khéo, gọi đó là  “tiết hạ 

 khí”  (hơi rỉ ra từ bên dưới). Họ cũng chẳng hiểu câu đó có nghĩa là gì, 

chẳng thèm để ý. Ba mươi, bốn mươi năm trước, Quang thường nói đến 

chuyện này, về sau thử hỏi lại, người ta chẳng biết là chuyện gì! Do vậy, 

tốt  nhất  cứ  nói  thẳng  là  “trung  tiện”.  Trong  tuồng  hát,  hễ  chửi  người 

khác nói buông tuồng bèn nói: “Lời ngươi nói như thả rắm”. Phàm có 

chuyện gì kinh sợ, đều chẳng dám thở mạnh, làm sao còn đánh trung tiện 

được? Do buông tuồng không kiêng dè, nên mới trung tiện! Chớ có nói 

“nhắc đến chuyện trung tiện nghe không nhã”, thật ra, tôi vì muốn tạo 

cách cứu người khỏi bị làm giòi trong hầm phân!  (Ấn Quang Văn Sao Tục 

 Biên, quyển Thượng, Thư răn nhắc những người mới phát tâm học Phật ở quê tôi)  



* Sáng dậy và lúc đại tiểu tiện xong, phải rửa tay. Phàm sờ lên thân, 

mò xuống chân đều phải rửa tay. Trong những tháng mùa Hạ, ống quần 

chớ buông thùng thình, phải bó lại. Tùy tiện khạc đàm, hỉ mũi là chuyện 

tổn phước lớn lắm! Đất Phật thanh tịnh, chẳng những trong điện đường 

chẳng được khạc nhổ, hỉ mũi, mà ngay cả trên cuộc đất sạch phía ngoài 

điện đường cũng chẳng nên khạc nhổ, hỉ mũi. Nhổ trên đất sạch sẽ tạo 

thành vẻ dơ bẩn! 



Có kẻ luông tuồng chẳng kiêng dè, khạc bừa ra đất hay khạc lên vách 

trong  phòng!  Một  gian  phòng  đẹp  đẽ  mà  khắp  đất,  đầy  tường  toàn  là 

đàm.  Kẻ  ấy  khạc  đàm  để  ra  vẻ  hống  hách,  lâu  ngày  thành  bệnh,  hằng 

ngày thường khạc; tinh hoa của đồ ăn thức uống đều biến thành đàm hết. 



Nếu  chịu  nuốt  đàm  xuống,  lâu  dần  sẽ  không  còn  đàm  nữa.  Đấy  là 

cách  hay  nhất  để  dùng  đàm  diệt  đàm.  Nếu  chẳng  thể  nuốt  xuống,  hãy 

nên bỏ một cái khăn lau đàm trong tay áo, khạc lên đó xong lại bỏ vào 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  132  

trong  tay  áo.  Cách  này  cũng  vừa  mệt  người,  lại  không  sạch  sẽ,  chẳng 

bằng nuốt xuống, vừa không mệt người, vừa chẳng ô uế, lại vĩnh viễn 

không bị bệnh đàm. Đây là cách hay nhất để trị bệnh đàm.  (Ấn Quang Văn 

 Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư răn nhắc những người mới phát tâm học Phật ở 

 quê tôi)  



* Xem kinh luận và các loại sách vở chớ nên vội vã. Phải xem nhiều 

lần, xem gấp rút sẽ chẳng thể ngưng lặng được, khó lòng thấu đạt ý chỉ. 

Kẻ hậu sinh hơi thông minh, được một bộ kinh sách bèn quên ăn bỏ ngủ 

để xem, coi một lần là xong liền. Lần thứ hai không còn hứng thú xem 

nữa.  Dù  có  xem,  cũng  giống  như  vẻ  mất  hồn  ngơ  ngẩn.  Những  loại 

người này đều chẳng thể thành tựu, hãy nên tận lực ngăn ngừa! Tô Đông 

Pha  nói:   “Cựu  thư  bất  yếm  bách  hồi  độc.  Thục  độc  thâm  tư  tử  tự  tri”  

(Sách cũ trăm lần xem chẳng chán; đọc kỹ, nghĩ sâu ắt tự biết). 



Khổng Tử là bậc thánh nhân thông minh thiên phú còn đọc kinh Dịch 

đến độ ba lần đứt lề sách. Với tư cách của Khổng Tử, vừa qua mắt liền 

thuộc lòng, cần gì phải nhìn vào văn để đọc nữa? Do vậy, ta biết: Nhìn 

vào văn có điểm rất tốt. Đọc thuộc thì phần lớn là miệng đọc qua trơn 

tru, còn xem văn thì mỗi chữ, mỗi câu đều biết được chỉ thú. Chúng ta 

nên  học theo  cách này,  chớ  nên tỏ  vẻ chính  mình thông  minh,  chuyên 

đọc thuộc lòng. Thời Khổng Tử không có giấy. Phàm là sách thì được 

viết trên  tấm  gỗ hoặc  viết trên  thẻ tre  (trúc giản  竹簡, tức là thẻ bằng 

tre). Sáu mươi tư quẻ Dịch do Phục Hy84 vạch ra. Phần Thoán85 mở đầu 

sáu mươi bốn quẻ do Văn Vương soạn. [Ý nghĩa của] sáu hào trong mỗi 

quẻ do Châu Công định ra. Ngoài ra, phần Thoán Truyện, Tượng Truyện 

của Thượng Kinh, phần Thoán Truyện, Tượng Truyện của Hạ Kinh và 

phần Văn Ngôn của hai quẻ Càn Khôn, Hệ Từ Thượng Truyện, Hệ Từ 



84 Phục Hy: Còn được gọi là Bào Hy, hoặc Thái Hạo, theo truyền thuyết sống vào 

khoảng 8.000 hoặc 7.500 trước Công Nguyên, là một trong ba vị thánh vương (Tam 

Hoàng, tức Phục Hy, Hoàng Đế, Thần Nông) của Cổ Trung Hoa. Ông và bà Nữ Oa 

(có thuyết nói họ là anh em, nhưng thường được hiểu là vợ chồng) được coi là thủy 

tổ của nhân loại trong văn hóa Hoa Hạ. Theo đó, cả ông và Nữ Oa đều có nửa thân 

dưới  là  rắn.  Ông  ta  đóng  đô  tại  Uyển  Khưu  (nay  là  huyện  Hoài  Dương,  tỉnh  Hà 

Nam). Theo thần thoại, Phục Hy lên đàn hình vuông, nghe tiếng gió thổi đến từ tám 

phía, bèn nghĩ ra Bát Quái. 

85 Trong Kinh Dịch, mỗi quẻ có một lời giảng tổng quát ý nghĩa của quẻ ấy gọi là 

Thoán  (彖).  Lời  giải  thích  ý  nghĩa  mỗi  một  Hào  (爻,  tức  một  vạch  liền  hoặc  đứt) 

trong một quẻ gọi là Hào Từ (tương truyền do Châu Công soạn). 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  133  

Hạ Truyện, Thuyết Quái Truyện, Tự Quái Truyện, Tạp Quái Truyện86, 

được gọi chung là Thập Dực, đều do Khổng Tử biên soạn. Nếu chỉ xét 

theo số lượng chữ thì phần biên soạn của Khổng Tử gấp mười mấy lần 

phần trước tác kinh Dịch của Văn Vương, Châu Công. Nhưng Khổng Tử 

đọc kinh Dịch của Văn Vương, Châu Công, rốt cuộc đến nỗi dây buộc 

sách bằng da thuộc bị mòn đứt ba lần, đủ biết số lần đọc chẳng thể tính 

đếm xuể! Chúng ta hằng đọc kinh Phật, trì Phật danh giống như Khổng 

Tử đọc kinh Dịch ắt sẽ có thể dùng lời Phật, phẩm đức của Phật mà un 

đúc cái tâm nghiệp thức của chính mình trở thành trí huệ tạng của Như 

Lai. Pháp tắc để chuyên tu Tịnh Độ gồm có Tịnh Độ ngũ kinh, Tịnh Độ 

Thập Yếu và các trước thuật Tịnh Độ, ở đây không ghi đầy đủ nữa!  (Ấn 

 Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư răn nhắc những người mới phát tâm 

 học Phật ở quê tôi)  



* Phan Mậu Xuân đã muốn quy y, tự viết thư xin, sao chẳng có lấy 

một lời khẩn cầu, mà cũng chẳng có chữ nào tỏ vẻ nhún nhường? Nếu 

bảo  là  ông  ta  không  biết  thì  ông  cũng  không  biết  hay  sao?  Trong  thế 

gian,  đi  đường  muốn  hỏi  lối  nơi  người  khác,  còn  phải  chắp  tay  tỏ  vẻ 

cung kính, huống gì quy y Tam Bảo, muốn nhờ vào đó để liễu sanh thoát 

tử, rốt cuộc lại xem như chuyện đối xử với người bình thường thì thật là 

không  thông  hiểu  sự  việc  quá  sức!  Quang  nói  lời  này  không  phải  là 

mong được người khác cung kính, mà là về lý thì phải nên như thế. Nếu 



86 Kinh Dịch được chia thành hai phần: Thượng Kinh gồm 30 quẻ đầu, Hạ Kinh gồm 

34 quẻ sau. Thập Dực (十 翼) có nghĩa là mười cái cánh. Đa phần các nhà chú giải 

cho rằng: Phần Thoán và phần Hào giống như con chim đã trọn vẹn hình rồi, thêm 

Thập Dực như chắp cánh thêm lông cho con chim được thêm toàn vẹn. Thời cổ, chữ 

Truyện có nghĩa là lời giải thích kinh điển. Thoán Truyện là lời giải thích cho rõ ý 

nghĩa phần Thoán Từ. Tượng Truyện là phần giải thích ý nghĩa của Tượng được biểu 

thị bởi mỗi quẻ (Đại Tượng), phần giải thích tượng của mỗi hào gọi là Tiểu Tượng. 

Theo cụ Nguyễn Hiến Lê, Tượng (象) có nghĩa là hình thái, như câu  “tại thiên thành 

 tượng, tại địa thành hình”  (trên trời thành tượng, dưới đất thành hình); nó còn có ý 

nghĩa là biểu tượng như câu   “Thiên thùy tượng, kiến cát,  hung; thánh  nhân tượng 

 chi”  (Trời hiện ra hình tượng, thấy điềm lành, điềm dữ, thánh nhân phỏng theo đó 

lập  nên  biểu  tượng).  Hệ  Từ  truyện  thường  được  hiểu  là  phần  giải  thích  chung  cho 

mỗi  quẻ  và  hào.  Văn  Ngôn  Truyện  là  phần  giảng  về  lời  kinh  văn,  nhưng  chỉ  chú 

trọng vào ý nghĩa hai quả Thuần Càn và Thuần Khôn. Thuyết Quái Truyện giảng về 

ý  nghĩa  tám  quẻ  đơn  (Càn,  Khảm,  Cấn,  Chấn,  Tốn,  Ly,  Khôn,  Đoài).  Tự  Quái 

Truyện giải thích về thứ tự các quẻ (lý do tại sao lại sắp các quẻ theo thứ tự đó). Tạp 

Quái Truyện giải thích linh tinh về một số quẻ. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  134  

không nói, suốt cả đời ông ta cũng chỉ là một người không hiểu chuyện 

vậy. 



Hoàng đế Thuận Trị nhà Thanh lễ Ngọc Lâm thiền sư làm thầy, được 

đặt pháp danh là Hành Si. Vua viết thư cho đồ đệ của ngài Ngọc Lâm là 

Hành  Sâm,  còn  ký  tên  là   “pháp  đệ  Hành  Si  hòa-nam” .  Hòa-nam 

(Vandanam)  là  rập  đầu  vậy.  Hoàng  đế  đối  với  đồng  môn  còn  như  thế, 

huống là đối với thầy ư? Quy củ thơm thảo ấy há nên chẳng biết ư? Cổ 

nhân nói:  “Hạ nhân bất thâm, bất đắc kỳ chân” (Chẳng hạ mình trước 

người  thật  sâu,  chẳng  đạt  được  lẽ  thật);  chứ  không  nói:   “Thâm  hạ  ư 

 nhân, nhân tắc tận tâm giáo đạo” (Hạ mình trước người thật sâu, người 

ta sẽ tận tâm dạy dỗ). Bởi lẽ chính mình chẳng thể sanh tâm cung kính, 

dù  người  ta  có  chịu  dạy,  nhưng  trong  tâm  chính  mình  có  những  điều 

ngạo mạn gây chướng, sẽ chẳng được lợi ích! Ví như trên đỉnh núi cao 

chẳng  đọng  một  giọt  nước,  nên  [cây  cối]  chẳng  thể  sum  xuê  được! 

Không riêng gì học Phật phải như thế, mà ngay cả học lấy một tài, một 

nghề trong thế gian cũng phải như thế. [Nghề nghiệp] trong thế gian chỉ 

là  cách  kiếm  sống  bằng  thân  hay  bằng  miệng,  còn  Phật  pháp  chính  là 

nguồn cội của Tánh đạo. Mối quan hệ nặng - nhẹ cố nhiên khác biệt vời 

vợi một trời một vực. Xin hãy đem lời này đưa cho ông ta xem. 



Nhưng tôi nay chỉ quan tâm đến cái tâm, chẳng quản đến vẻ ngoài, 

đặt pháp danh cho ông ta là Huệ Mậu. Nghĩa là dùng trí huệ để mình tự 

cố gắng, khuyến khích người khác, khiến  cho  ai nấy  đều  giữ  vẹn  luân 

thường, tận hết bổn phận, dứt lòng tà, giữ lòng thành, đừng làm các điều 

ác, vâng làm các điều lành, sanh tín phát nguyện, niệm thánh hiệu của 

Phật,  cầu  sanh  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới.  Làm  được  như  thế  thì 

chính  là  đệ  tử  thật  sự  của  đức  Phật.  Nếu  không,  chỉ  có  cái  tên,  chẳng 

được  lợi  ích  thật  sự.  Những  điều  khác  đã  nói  tường  tận  trong  bộ  Gia 

Ngôn  Lục,  ở  đây  không  viết  cặn  kẽ!  (Ấn  Quang  Văn  Sao  Tục  Biên,  quyển 

 Thượng, Thư trả lời cư sĩ Vương Thọ Bành - 2)  



* Đã biết hổ thẹn sám hối, cớ sao vẫn hành động y như cũ, ác chẳng 

thấy  giảm,  thiện  chẳng  thấy  tăng  vậy?  Không  có  chi  khác  cả!  Vì  tâm 

chẳng chí thành vậy! Nếu tâm lấy chí thành làm chủ, lẽ nào biết rồi mà 

vẫn cố phạm? Biết mà tâm vẫn cố phạm là vì tâm thật ra chẳng có lòng 

thành khẩn, quyết định đổi lỗi hướng thiện mà ra! Chính ông đã muốn 

làm hiền nhân, thiện nhân thì tự có thể xa lìa tập khí ác. Kẻ chẳng thể xa 

lìa  [tập  khí  ác] là vì tâm  chẳng quyết  định;  nếu  hời hợt, chơi vơi, chần 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  135  

chừ, khinh mạn, sẽ khó tránh khỏi quay về đường cũ!  (Ấn Quang Văn Sao 

 Tục Biên, quyển Thượng, Thư trả lời cư sĩ Kim Ích Bình - 2)  



* Nếu ông chịu sốt sắng tự suy xét tội lỗi của chính mình, cần chi 

tôi phải nói nhiều? Nội hai chữ Tông Thành đã bao quát sạch cả rồi! Con 

người nếu tâm không hư ngụy, chắc chắn chẳng đến nỗi không chịu sửa 

lỗi hướng lành. Ví như ta thật sự biết kẻ nào muốn hại ta, dù hắn có lắm 

lời ngon lẽ ngọt dụ dỗ, chắc chắn ta chẳng để hắn gạt rồi giao phó tánh 

mạng. Chịu bị lừa chính là kẻ chẳng biết tốt - xấu! Đã có kẻ đối đầu lớn 

lao liên quan đến tánh mạng, sao còn chịu để cho hắn lừa? Đấy gọi là 

“cầu  người khác nói  ra  phương  cách  mầu  nhiệm  để  bảo vệ thân  mạng 

cho ông”, có ích lợi gì đâu?  (Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư 

 trả lời cư sĩ Kim Ích Bình - 2)  



*  Hết  thảy  chúng  sanh  đều  sẵn  có  Tánh  Đức,  nhưng  rất  ít  có  Tu 

Đức. Nay đã phát tâm học Phật là do từ Tánh Đức khởi lên Tu Đức. Tuy 

có tâm ấy, nhưng nếu chẳng kiệt thành tận kính tu trì thì Tu Đức chẳng 

thể tăng trưởng, Tánh Đức vẫn bị phiền não ác nghiệp gây chướng ngại 

như cũ, chẳng thể hiển hiện được! Như mặt trời trong mây, trọn chẳng 

thấy  được  tướng  sáng.  Vì  thế,  phải  phấn  chấn  tinh  thần,  giữ  vẹn  luân 

thường,  trọn  hết  bổn  phận,  dứt  lòng  tà,  giữ  lòng  thành,  đừng  làm  các 

điều ác, vâng giữ các điều lành, làm các điều lành trong thế gian. 



Lại phải cạn lòng thành, tột lòng kính, sanh tín, phát nguyện, niệm 

Phật cầu sanh Tây Phương để tu pháp xuất thế gian. Trong thế gian, học 

một  tài,  một  nghề,  đều  phải  dốc  hết  toàn  bộ  tinh  thần  thì  mới  có  thể 

thành được. Nay là phàm phu sát đất, lại muốn ngay trong đời này siêu 

phàm  nhập  thánh  liễu  sanh  thoát  tử,  há  chẳng  phát  khởi  mạnh  mẽ  chí 

hướng lớn lao nâng cao tinh thần mà thành được ư?  (Ấn Quang Văn Sao 

 Tục Biên, quyển Thượng, Thư trả lời cư sĩ Thôi Đức Chấn - 1)  



*  Chuyện  trong  thiên  hạ  đều  lấy  lòng  Thành  làm  căn  bản.  Lòng 

Thành đến mức cùng cực thì đá - vàng cũng phải nứt. Thành tích, hiệu 

quả thật sự đều cậy vào lòng Thành.  (Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Hạ, 

 Lời răn dạy khích lệ các học trò ghi sau cuốn Quy Ước của Cô Nhi Viện Phật giáo 

 chùa Pháp Vân)  



* Muốn mai sau được thành tựu thì phải lập chí hành sự từ ngay bây 

giờ,  cần  phải  trung  hậu,  siêng  năng,  cẩn  thận,  khiêm  cung,  hòa  thuận, 

tâm  và  miệng  như  một,  những  gì  được  biểu  lộ  ra  ngoài  chẳng  khác 

những gì ẩn kín trong lòng, thường giữ lòng hổ thẹn, đừng tự kiêu căng, 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  136  

sáng - tối chí thành niệm Phật để mong tiêu trừ túc nghiệp, tăng trưởng 

thiện căn, chuyện gì cũng lấy lòng Thành làm gốc, niệm niệm thường tự 

soi xét tự tâm  (Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Hạ, Lời răn dạy khích lệ các 

 học trò ghi sau cuốn Quy Ước của Cô Nhi Viện Phật giáo chùa Pháp Vân)  



* Các pháp thế gian và xuất thế gian không gì chẳng lấy lòng Thành 

làm  gốc.  Những  người  tu  hành  càng  phải  nên  chí  thành.  Hễ  có  lòng 

Thành thì nghiệp chướng tiêu trừ, thiện căn tăng trưởng. Phàm lúc tụng 

kinh,  ắt  phải  dứt  bặt  lo  nghĩ,  vọng  duyên,  nhất  tâm  tịnh niệm  như  đối 

trước  thánh  dung,  đích  thân  nghe  viên  âm,  chẳng  dám  manh  nha  chút 

niệm lười nhác, coi thường! Lâu ngày chầy tháng sẽ tự ngầm thông Phật 

trí, thầm hợp đạo mầu. Ví như ánh nắng Xuân vừa chiếu đến, băng cứng 

tự tiêu tan. Lòng Thành đến mức cùng cực sẽ hoát nhiên thông suốt. Đấy 

chính là cách hay nhất để xem kinh, niệm Phật. Bà có thể suốt đời hành 

theo cách này thì lợi ích sẽ chẳng thể nào diễn tả được!  (Ấn Quang Văn Sao 

 Tục Biên, quyển Hạ, Đôi lời đề tựa cho cuốn A Di Đà Kinh của nữ sĩ Vương Tông Ý)  



* Nay gởi cho ông Một Bức Thư Trả Lời Khắp và hai gói kinh sách 

gồm Tịnh Độ Ngũ Kinh, Thập Yếu, Văn Sao v.v… Nếu chịu lắng lòng 

đọc kỹ, ắt sẽ có thể biết rõ tông chỉ Tịnh Độ, nhưng cần phải cung kính, 

đừng nên đọc theo kiểu đọc sách Nho, trọn chẳng cung kính gì! Nhà Nho 

chẳng  kính  trọng  sách  nên  cõi  đời  loạn  lạc  không  ngơi.  Nếu  nhà  Nho 

kính trọng sách thì hễ là người đọc sách đều là hạng mong thành thánh 

thành  hiền, đâu  đến nỗi  loạn  lạc  cùng  cực  như thế này?  Đọc kinh  sách 

trong Phật pháp ắt phải tay sạch, bàn sạch, ngồi ngay ngắn như đối trước 

đức  Phật,  đích  thân  nghe  viên  âm.  Nếu  làm  được  như  thế,  thì  nghiệp 

chướng ngày một tiêu, trí huệ ngày một tăng trưởng.  (Hoằng Hóa Nguyệt 

 San số 12 - Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 2, Thư trả lời cư sĩ Phí Sư 

 Mẫn)  

* Kệ hồi hướng lễ niệm Quán Âm Bồ Tát  



Kính lạy Quán Thế Âm, từ bi đại đạo sư, chứng vô thượng đã lâu, an 

trụ Thường Tịch Quang. Vì thương chúng sanh khổ, lại hiện thân mười 

cõi,  nên  dùng  thân nào độ,  liền hiện  ngay  thân  ấy.  Gần  là sanh  đường 

lành, xa là chứng Bồ Đề. Bồ Tát từ bi lực, chư Phật thuật chẳng trọn. Đệ 

tử con tên là… từ vô thủy đến nay, do bởi sức ác nghiệp, luân hồi trong 

sáu  nẻo,  trải  qua  trần  sát  kiếp,  không  cách  nào  thoát  lìa,  may  nhờ  túc 

thiện căn, được nghe tên Bồ Tát,  muốn nương sức từ bi, đời này sanh 

Tịnh Độ. Xưng thánh hiệu dài lâu, kiêm lễ bái, cúng dường, sám hối các 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  137  

ác nghiệp, tăng trưởng các thiện căn. Nguyện rủ lòng từ mẫn, tiêu diệt 

các tội chướng, phóng quang chiếu thân con, duỗi tay xoa đầu con, cam 

lộ  rưới  đỉnh  con,  gột  phiền  cấu  tâm  con,  khiến  cho  thân  tâm  con,  đều 

được thanh tịnh cả. Con nguyện hết thân này, đến tận kiếp vị lai, nguyện 

bảo khắp chúng sanh, ân đức của Bồ Tát, khiến họ đều quy y, đều phát 

tâm  Bồ  Đề.  Nguyện  rủ  lòng từ  mẫn,  chứng  minh và nhiếp  thọ.  (Hoằng 

 Hóa Nguyệt San số thứ 6 - Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, phần Kệ 

 Tụng) 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  138  

VI. Khuyến chú trọng nhân quả (Khuyên coi trọng nhân quả)  

1. Luận định lý nhân quả 



*  “Nhân quả là phương tiện lớn lao để thánh nhân thế gian xuất thế 

 gian  bình  trị  thiên  hạ,  độ  thoát  chúng  sanh”.  Nếu  không  có  nhân  quả, 

thiện sẽ không có gì để khuyên, ác không có gì để phạt, há còn bàn đến 

chuyện “làm sáng tỏ Minh Đức để đạt đến chí thiện, đoạn Phiền Hoặc, 

chứng Bồ Đề” nữa ư? Do vậy, những ai biết có nhân quả ắt sẽ hướng 

lành, lánh dữ, sửa lỗi hướng thiện, dứt lòng tà, giữ lòng thành, đánh đổ 

lòng ham muốn xằng bậy của chính mình để khôi phục lễ nghĩa, ngõ hầu 

được dự vào bậc thánh, mong lên được cõi Cực Lạc. Bậc thượng bèn yên 

vui mà làm, bậc trung bèn vì lợi mà làm, bậc hạ bèn miễn cưỡng làm, 

đều cùng trừ khử được vật dục để tỏ lộ lương tri, thoát đường mê, lên bờ 

giác. 

  

Vì vậy, biết thánh hiền, Phật, Bồ Tát tham dự, giúp đỡ cho đạo sanh 

thành,  dưỡng  dục,  xét  từ  cội  nguồn  đến  kết  thúc  chẳng  ngoài  hai  chữ 

“nhân quả”; đấy là căn cứ lớn lao khiến cho thiên hạ xưa nay thanh bình 

hay loạn lạc, vững vàng hay nguy ngập và [để được] yên thân, giác ngộ 

cõi đời, siêu phàm nhập thánh, liễu sanh thoát tử. Nếu muốn vãn hồi thế 

đạo,  lòng  người,  mà  bỏ  đi  việc  đề  xướng  nhân  quả  báo  ứng,  dẫu  cho 

người ấy học thức, đạo đức, thần thông, trí huệ ngang bằng thánh hiền, 

Phật, Bồ Tát vẫn chẳng làm gì được, huống là những kẻ kém cỏi hơn ư? 



Người đời thường tưởng nhân quả diệt mất không dấu vết, thường 

hay coi thường, chẳng chịu suy xét sâu xa. Đối với những thứ [nhân quả] 

rõ  ràng  dễ  thấy,  có  thể  có  những  thứ  nhân  quả  khác  xen  lẫn  vào  khiến 

cho họ khó thấy được sự báo ứng; phàm phu mắt thịt chẳng biết nguyên 

do, bèn bảo “thiện ác đều rỗng không, chẳng có nhân quả!” Do vậy, cậy 

vào thiên kiến của chính mình, tưởng [cách nhìn ấy] là đích xác, không 

lầm lẫn, coi lời của thánh hiền, Phật, Bồ Tát đều là hoang đường, vô căn 

cứ, chẳng đáng noi theo! Từ đấy, phô phang tà kiến của chính mình, lầm 

lạc  khoe  khoang  là  bậc  thông  gia,  lập  ra  những  nghị  luận  tự  lầm,  lầm 

người. Do một đồn thành nhiều, biến đổi tận gốc càng thêm tệ hại, đến 

nỗi ào ạt biến thành những thảm kịch “phế kinh điển, phế luân thường, 

bỏ  lòng  hiếu,  mặc  kệ  lòng  hổ  thẹn,  tranh  thành,  đoạt  đất,  tàn  sát  lẫn 

nhau” mỗi mỗi đều diễn ra, đến nỗi thiên tai nhân họa giáng xuống hằng 

ngày,  vận  nước  nguy  ngập,  dân  không  lẽ  sống.  Xét  đến  cội  nguồn, nói 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  139  

chung là do chẳng biết nhân quả báo ứng  mà ra!  (Ấn Quang  Pháp Sư Văn 

 Sao Tục Biên, quyển Hạ, Lời tựa cho bộ Lịch Sử Cảm Ứng Thống Kỷ) 



* Tống Nho nói: “Phật dùng nhân quả báo ứng, luân hồi sanh tử để 

dụ dỗ, mê hoặc kẻ ngu tục; chẳng biết con người do bẩm thụ khí trời đất 

mà sanh, đến khi đã chết rồi, hình hài đã mục nát, thần hồn cũng phiêu 

tán. Dẫu có hình phạt, lấy gì để thi thố đây?” Họ lầm lạc tưởng chết đi là 

diệt mất vĩnh viễn, trở thành đại tà kiến. Từ một truyền ra nhiều, di hại 

cho đời sau, rất trái nghịch đạo  “nguyên thủy phản chung, cố tri sanh tử 

 chi thuyết87” (truy xét đến tận nguồn gốc ban đầu cho nên hiểu được lời 

nói về sanh tử) và ý nghĩa  “tinh khí vi vật, du hồn vi biến, cố tri quỷ thần 

 chi tình trạng 88 ” (tinh khí  là  vật, du hồn biến đổi; từ  đó biết được tình 

trạng của quỷ thần) của thánh nhân. Do vậy, phường gian tà dám làm ác, 

vì hễ chết đi sẽ vĩnh viễn diệt mất, Nghiêu hay Kiệt đều chết sạch cả, sao 

còn khư khư giữ chừng mực, chịu đựng ràng buộc, đến nỗi uổng công 

nhọc  nhằn  cả  đời!  Sao  không  buông  lung  tình  ý,  mặc  lòng  thích  gì  cứ 

làm để hưởng hạnh phúc tự do tự tại ư? Bởi đấy, thiện không có gì để 

khuyên,  ác  chẳng  có  gì  để  phạt,  đây  -  kia  bắt  chước  nhau  đến  nỗi  trở 

thành hiện tượng phế bỏ kinh điển, phế bỏ luân thường! 



87  “Nguyên thủy phản chung” : Phản là suy ngược lại, tìm đến tận cội nguồn. Pháp sư 

Nguyệt  Khê  giảng:   “Nguyên  thủy  phản  chung  là  truy  ngược  lại  cái  nguồn  để  biết 

 sanh ra từ đâu, quay ngược lại xem xét chỗ kết thúc để biết vì sao chết”.  Giáo sư Cái 

Kiến Dân lại giảng  “nguyên thủy phản chung”  là truy xét đến tận nguồn gốc sự vật 

từ ban đầu cho đến kết thúc. Tổng hợp hai cách giải thích này thì  “nguyên thủy phản 

 chung”  là cách suy luận dựa trên tình trạng nguyên sơ của sự vật và tình trạng lúc 

chung cục của chúng để quy nạp lại mà phán đoán, nhận định. 

88  Theo  chương  Nội  Nghiệp  trong  sách  Quản  Tử  thì   “tinh  khí”   phải  hiểu  là  “hồn 

thần”. Trịnh Huyền giảng câu  “Tinh khí vi vật, du hồn vi biến”  như sau:  “Tinh khí là 

 thần, du hồn là quỷ”.  Tức là: Quỷ thần là hình thái do tinh khí biến hóa ra. Sách Lễ 

Ký  cũng  giảng:   “Thể  phách  tụ  xuống  đất  thành  quỷ,  bốc  lên  không  thành  thần. 

 Những thứ này có tri giác, hưởng thụ nhân gian cúng tế”.  Hàn Khang Bạch đời Tấn 

còn đi xa hơn, chú giải rằng:  “Khí tụ lại hiển hiện thành vật chất là Thần, phân tán, 

 ẩn kín thì gọi là Hồn”.  Trang Tử, Liệt Tử đều cho rằng Tinh Khí phải hiểu là hình 

hài thể chất (do đó về sau Đạo Gia chủ trương con người gồm ba phần là Tinh - Khí - 

Thần),  còn du hồn (linh  hồn lãng đãng vô định)  chính  là tinh thần. Nói  cách khác, 

đạo Nho, đạo  Lão thừa  nhận con người  gồm  hai phần là tinh thần và vật  chất,  vật 

chất  (tức  thể  xác)  có  biến  đổi,  hư  hoại,  nhưng  tinh  thần  còn  tồn  tại.  Thế  mà  Tống 

Nho lại chủ trương con người chết đi, thể xác đã diệt mất, thần hồn cũng phiêu tán, 

không còn đời sau nữa! 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  140  



Trong  ý bọn họ  (tức bọn  Tống  Nho), cứ  sợ  đề  xướng  nhân  quả  báo 

ứng, sanh tử luân hồi, con người đa số sẽ theo về đạo Phật, nên mới đặc 

biệt xướng ra chuyện bài xích để ngăn chặn hòng con người không cách 

nào  tiến nhập đạo  Phật  được, ngõ  hầu  Nho  Giáo  hưng  thịnh, vĩnh  viễn 

không bị suy sụp. Nào biết là đâm ra khiến cho đạo thánh nhân do vậy bị 

diệt  mất,  chẳng  đáng  buồn  ư?  (Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn  Sao  Tục  Biên,  quyển 

 Hạ, Lời tựa cho tác phẩm Chánh Học Khải Mông Tam Tự Tụng Tề Chú)  



*  Lòng  người  suy  hãm,  chánh  đạo  khó  nghe  lắm  thay!  Con  người 

tánh vốn lành, sẵn có Minh Đức, nhưng vì không có người chỉ dạy nên 

tối tăm chẳng biết. Nhưng có kẻ được chỉ dạy càng thêm mê muội, đến 

nỗi  suốt  cả  đời  chẳng  được  nghe  chánh  đạo.  Vì  thế,  Khổng  Tử  nói: 

 “Triêu văn đạo, tịch tử khả hỹ!”  (Sáng nghe đạo, tối chết cũng được); đủ 

thấy cõi đời kẻ sống uổng chết phí nhiều lắm thay! Ấy là vì đạo ở gần lại 

cầu nơi xa, sự tuy dễ mà lại cầu nơi khó. Kẻ giảng giải đạo học toan làm 

sáng tỏ đạo của thánh nhân, lại ngược ngạo làm cho tâm thánh nhân bị 

tối tăm che lấp là vì chẳng khởi sự từ cội rễ, cứ dốc sức nơi nhánh ngọn, 

lại  còn  tưởng  cội  rễ  là  nhánh  ngọn,  tưởng  nhánh  ngọn  là  cội  rễ.  Tuy 

muốn thành ý chánh tâm, nhưng chẳng chú trọng trừ sạch món vật tư dục 

trong tâm thì cái tâm này đã bị món vật tư dục che lấp, nên tri kiến đều 

lấy tư dục trong tâm làm chuẩn mực. Như kẻ yêu vợ thương con, dù vợ 

con tồi tệ đến đâu đi nữa vẫn cứ cảm thấy là tốt, trọn chẳng biết là tồi tệ. 

Do tâm chìm đắm trong tình yêu thì sẽ không có chánh tri chánh kiến. 

Nếu  trừ  sạch  được  tư  dục  yêu  thương  thì  vợ  con  tốt  hay  xấu  sẽ  như 

gương hiện bóng, tốt - xấu thấy ngay lập tức. 



Tư dục đã không có thì chân tri sẽ tự hiện, ý chẳng mong thành mà tự 

thành, tâm  chẳng  mong  chánh  mà  tự  chánh, thân  chẳng  mong tu  mà  tự 

tu! Tri chính là Minh Đức, còn “cách vật, trí tri, thành ý, chánh tâm, tu 

thân” chính là công phu để làm sáng tỏ Minh Đức vậy. Đầy đủ năm điều 

này thì Minh Đức sẽ sáng tỏ, sau đấy sẽ chú trọng tề gia, trị quốc cho 

đến thân dân89 để ở yên nơi chí thiện vậy. Sự lý nhân quả ba đời, luân 

hồi sáu nẻo trong kinh Thi, kinh Thư, kinh Dịch cũng như Sử Ký, Hán 

Thư  đều  đã  có  ghi,  chẳng  qua  chưa  thể  nói  tường  tận  nguyên  do  đấy 

thôi!  Có  những  chuyện  ấy  thì  kẻ  [căn  cơ]  hạng  trung  hạng  hạ  sẽ  biết 

 “làm lành sẽ được điều lành giáng xuống, làm điều chẳng lành, tai ương 



89 Theo Tứ Thư Bạch Thoại Giải Thích, chữ Thân (親) trong “thân dân” đúng ra phải 

đọc  là  Tân  (新)  vì  thời  cổ  không  phân  biệt  giữa  chữ  Thân  và  Tân.  Theo  sách  ấy, 

“thân dân” là làm cho dân chúng ngày một đổi mới, tiến bộ không ngừng. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  141  

 sẽ giáng xuống”.  Đã có những điều mong mỏi, hâm mộ, có những điều 

sợ  hãi  [như  vậy]  thì  chẳng  muốn  “thành  ý  chánh  tâm,  mong  mỏi  thiện 

báo” cũng không thể được, vì sợ ác báo mà chẳng dám làm [chuyện ác]. 



Nay có kẻ cho rằng “sự lý nhân quả luân hồi ấy  là do đức Phật bịa ra 

để gạt gẫm ngu phu ngu phụ tuân phụng giáo pháp của Ngài, chứ thật ra 

chẳng có chuyện ấy”. Lại còn cho rằng: “Con người chết đi thần hồn diệt 

mất,  còn  ai  để  chịu  hình  phạt  và  thác  sanh?  Hễ  chết  sẽ  vĩnh  viễn  diệt 

mất,  Nghiêu  lẫn  Kiệt  đều  chết  sạch”.  Do  vậy,  thiện  không  có  gì  để 

khuyên, ác không có gì để phạt, đến nỗi ùa nhau phế kinh điển, phế luân 

thường,  thực  hành  biến  con người thành loài thú,  chẳng  đáng buồn  ư? 

 (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Hạ, Lời tựa cho tác phẩm Chánh Học 

 Khải Mông Tam Tự Tụng Du Chú)  



*   “Nhân  quả  là  phương  tiện  lớn  lao  để  thánh  nhân  trị  thiên  hạ,  để 

 Phật  độ  thoát  chúng  sanh” .  Luận  theo  Phật  pháp,  từ  địa  vị  phàm  phu 

cho đến Phật Quả, tất cả các pháp đều chẳng ra ngoài nhân quả. Luận 

theo  thế  gian,  lẽ  đâu  riêng  một  pháp  nào  lại  chẳng  như  thế?  Vì  thế 

Khổng  Tử  khen  ngợi  Châu  Dịch90,  thoạt  đầu  liền  nói:   “Tích  thiện  chi 

 gia, tất hữu dư khánh; tích bất thiện chi gia, tất hữu dư ương”  (Nhà tích 

thiện  sự  vui  mừng  có  thừa,  nhà  chất  chứa  điều  bất  thiện  tai  ương  có 

thừa).  “Tích thiện, tích bất thiện”  là nhân,  “dư khánh, dư ương”  là quả. 

Hơn  nữa,  đã  có  dư  khánh,  dư  ương,  lẽ  đâu  chẳng  có  bổn  khánh,  bổn 

ương? Bổn khánh, bổn ương chính là quả báo sẽ đạt được trong đời kế 

tiếp hoặc trong những đời sau nữa của người tích lũy điều thiện hay điều 

bất thiện, [những quả báo ấy] sẽ lớn lao hơn dư khánh, dư ương mà con 

cháu được hưởng cả trăm ngàn vạn lần! Phàm phu chẳng thấy được, há 

nên cho là không có ư? Ví như trong đêm tối om chẳng thấy được hết 

thảy mọi vật, nhưng chẳng được nói hết thảy mọi vật đều bị tiêu diệt! 

  

Cơ  Tử91  trình  bày  Hồng  Phạm,  trong  phần  cuối  cùng  mới  nói: 

 “Hưởng dụng ngũ phước, oai dụng lục cực”  (Thuận theo sẽ được năm 



90 Châu Dịch tức kinh Dịch. Người Trung Hoa tin kinh Dịch đã có từ đời Hạ, Châu 

Văn Vương chỉ chỉnh lý, biên soạn, hoàn thiện; do đó kinh Dịch được lưu hành hiện 

thời  thường  gọi  là  Châu  Dịch  để  phân  biệt  với  Liên  Sơn  Dịch  của  nhà  Hạ  và  Quy 

Tàng Dịch của nhà Thương. 

91 Cơ Tử chính là chú của vua Trụ, giữ chức Thái Sư, được phong ở đất Cơ, nên gọi 

là Cơ Tử. Do thấy Trụ Vương sử dụng đũa bằng ngà, mâm vàng, chén ngọc, xa xỉ 

quá mức, nên hết lời can gián, bị Trụ Vương giam vào ngục. Khi Châu Vũ Vương 

diệt nhà Thương, Cơ Tử được thả, những lời nghị luận của ông về đạo trị nước với 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  142  

điều phước, trái nghịch sẽ bị sáu điều khốn khó). Ngũ Phước, Lục Cực là 

nói  đến  cái  nhân  trong  đời  trước  trở  thành  cái  quả  trong  đời  này. 

“Hưởng” (嚮) là thuận theo, “dụng” (用) là “dĩ” (以) (thì, là), là đắc (得) 

(được). [Trong Ngũ Phước], một là “thọ”, hai là “phú” (giàu có), ba là 

“khang ninh” (mạnh khỏe, yên ổn), điều thứ năm là “khảo chung mạng” 

(hết  tuổi  thọ  mới  chết),  đó  chính  là  quả  cảm  thành  bởi  tu  đạo,  tu  đức 

trong đời trước; điều thứ tư là “du hảo đức” (thường có đức tốt) chính là 

thói quen tu đạo tu đức từ đời trước. “Cực” (極) có nghĩa là tai ách tột 

cùng. Nên hiểu nghĩa chữ Oai (威) là Vi (違)92, [tức] trái nghịch; ý nói: 

Những gì đã làm trong đời trước trái nghịch với đạo đức thì đến đời này 

sẽ bị: Một là xui xẻo chết ngang và đoản thọ (xui xẻo và đoản thọ gộp thành 

điều  thứ  nhất);  hai  là  thân  bệnh  tật  chẳng  được  mạnh  khỏe;  ba  là  tâm  lo 

lắng không yên; bốn là nghèo cùng, chi dùng chẳng đủ; năm là diện mạo 

xấu xa; sáu là thân yếu ớt, không có năng lực! 



Nhà Nho mờ mịt nơi tiền nhân hậu quả, nên chuyện gì cũng đều quy 

về  sự  cai  trị  của  vua,  gần  như  diệt  thiên  lý,  vu  báng  sự  cai  trị  của  nhà 

vua!  Trẻ  nhỏ  sanh  vào  nhà  phú  quý  bèn  hưởng  phước,  sanh  vào  nhà 

nghèo  cùng  sẽ  chịu  khổ,  há  có  phải  là  do  nhà  vua  cai  trị  có  phân  biệt 

khiến nó phải sanh như vậy hay chăng? Vì thế, kinh dạy:  “Dục tri tiền 

 thế nhân, kim sanh thọ giả thị; dục tri lai thế quả, kim sanh tác giả thị”  

(Muốn biết cái nhân đời trước thì những gì phải chịu trong đời này chính 

là nó đấy; muốn biết quả trong đời sau thì những gì đã làm trong đời này 

chính là nó đấy). Sách Hồng Phạm do vua Đại Vũ soạn ra, Cơ Tử trần 

thuật [nội dung sách ấy] với Vũ Vương. Lời nói về Ngũ Phước, Lục Cực 

ở cuối [thiên sách] ấy đã giảng rõ nghĩa “nhân quả ba đời” cực kỳ xác 

đáng, thiết thực. 



Châu Vũ Vương được ghi trong thiên Hồng Phạm của sách Thượng Thư (kinh Thư). 

Hồng Phạm (洪範) có nghĩa là khuôn mẫu lớn lao, thiên Ngũ Hành Chí trong sách 

Hán Thư giảng:  “Vua Vũ trị hồng thủy (lụt lớn), được ban Lạc Thư, [trong ấy] trình 

 bày  pháp  này,  tức  là  Hồng  Phạm  vậy” .  Trong  thiên  sách  Hồng  Phạm,  Cơ  Tử  bảo 

Châu Vũ Vương do vua Vũ trị thủy có công, Thượng Đế bèn ban cho Hồng Phạm 

Cửu Trù (chín mối đại pháp). Ngoài những quan điểm về Ngũ Hành, thiên sách này 

còn trình bày những đại pháp trị dân hết sức độc đáo như Chánh Trực, Cang Khắc 

(chế ngự dân chúng bằng biện pháp cứng rắn), Nhu Khắc (cai trị dân bằng biện pháp 

mềm dẻo). 

92 Do hai chữ này thời cổ đọc âm gần giống nhau nên thường dùng lẫn cho nhau theo 

lối Giả Tá. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  143  



Tống  Nho  cho  rằng:  “Phật  nói  nhân  quả  ba  đời,  lục  đạo  luân  hồi 

chính là chỗ dựa để lừa bịp ngu phu, ngu phụ tuân phụng giáo pháp của 

Ngài, chứ thật ra  chẳng  hề  có  chuyện  ấy”. Họ  phán quyết:  “Con  người 

sau  khi  chết  đi,  hình  hài  đã  mục  nát,  thần  hồn  cũng  phiêu  tán.  Dù  có 

chém - chặt - xay - giã, lấy chi để thực hiện? Thần hồn đã phiêu tán rồi, 

còn ai để thọ sanh?” Họ quyết đoán “chắc chắn không có nhân quả”, vậy 

thì trong Xuân Thu Truyện, Sử Ký, Hán Thư thường chép những kẻ bị 

giết oan quấy phá, kẻ chịu ân báo đức, đủ mọi sự tích, chắc là tiền hiền 

đã tạo sẵn căn cứ cho Phật giáo lừa phỉnh người khác đó chăng? 



Đã  không  có  nhân  quả,  không  có  đời  sau  thì  Nghiêu  hay  Kiệt  đều 

chết sạch cả rồi, ai chịu khăng khăng tu trì để cầu hư danh sau khi chết 

nữa đây? Bởi lẽ cái Ta thật sự đã không có, hư danh có ích chi đâu? Do 

vậy, thiện không có gì để khuyên, ác không có gì để trừng phạt. Lại còn 

riêng xướng cao giọng dạy người “làm lành thì phải là không làm gì cả, 

hễ có làm gì để làm lành tức là ác”. Thứ tà thuyết này gây lầm lạc, nguy 

hãm cho quốc gia, xã hội chẳng cạn đâu! 



Kẻ  vô  tri  khâm  phục  [Châu  -  Trình]  cao  minh,  trọn  chẳng  có  một 

niệm muốn làm lành. Người có trí đau xé tâm can bởi [Tống Nho] hoàn 

toàn  phế  bỏ  đạo  “khuyên  dụ  dần  dần  làm  lành”  của  thánh  nhân  mà  cứ 

mong con người có tư cách thánh nhân! Nhưng thánh nhân cũng chẳng 

phải  là  hạng  “chẳng  làm  gì  mới  là  làm  lành”!  Khổng  Tử  đến  năm  bảy 

mươi tuổi vẫn muốn trời cho sống thêm dăm mười năm nữa để học Dịch 

hòng  tránh  khỏi  lỗi  lớn.  Một  bộ  kinh  Dịch  không  điều  gì  chẳng  nhằm 

dạy con người về đạo “hướng lành, tránh dữ, lo lắng, dè dặt, khắc chế ý 

niệm  để  tu  trì”.  Nếu  đúng  như  họ  (tức  những  nhà  Tống  Nho)  nói  thì 

Phục Hy, Văn Vương, Châu Công, Khổng Tử đều trở thành những kẻ tội 

lỗi đứng đầu, là cội gốc họa hại lầm lạc dạy người khác làm ác cả, có lẽ 

ấy hay chăng?  Tình  người như  nước,  nhân  quả  như  đê. Tống  Nho  cực 

lực bài bác nhân quả, cho đấy là chỗ dựa dẫm để Như Lai gạt gẫm người 

ta tuân phụng giáo pháp của Ngài, nhưng lẽ nào nhân quả được nói trong 

kinh điển đạo Nho chẳng phải là thật có ư? Họ muốn bác Phật để bảo vệ 

Nho,  rốt  cuộc  trở  thành  phế  kinh,  phế  trừ  luân  thường,  thực  hành  biến 

[con  người]  thành  loài  thú.  Vở  tuồng  xấu  xa  ấy  đều  do  những  kẻ  cao 

giọng đề xướng ấy diễn xuất, khiến cho đạo làm người hầu như diệt mất! 

 (Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn  Sao  Tục  Biên,  quyển Hạ,  Lời  tựa  cho  sách  Vãn  Hồi  Thế 

 Đạo Nhân Tâm Cùng Trị Cả Gốc Lẫn Ngọn)  

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  144  



* Sát kiếp và hết thảy tai nạn đều do ác nghiệp của chúng sanh chiêu 

cảm. Nếu ai nấy đều niệm Phật thì sẽ xoay chuyển được nghiệp này. Nếu 

chỉ  có  một  ít  người  niệm  Phật  thì  [nghiệp  ấy]  cũng  có  thể  giảm  nhẹ. 

Pháp môn Niệm Phật tuy là vì cầu sanh Tịnh Ðộ, liễu thoát sanh tử mà 

lập ra, nhưng sức tiêu trừ nghiệp chướng của nó quả thật cũng cực kỳ 

lớn  lao.  Người  chân  chánh  niệm  Phật  trước  hết  ắt  phải  giữ  vẹn  luân 

thường, tận hết bổn phận, ngăn dứt lòng tà, giữ lòng Thành, đừng làm 

các điều ác, vâng làm các điều thiện. Cần nhất là phải hiểu rõ nhân quả, 

tự hành, dạy người khác [hành]. 



Hiện thời, các thứ tà thuyết không thánh, không hiếu, khinh miệt đạo, 

phế luân thường, giết cha, chung vợ v.v… đều do bọn Tống Nho đả phá, 

bài xích nhân quả - luân hồi đến nỗi sanh ra ác quả này. Nếu như ai nấy 

đều  hiểu  rõ  nhân  quả  thì  quyết  chẳng  một  ai  dám  xướng  lên  những 

thuyết sai lầm ấy! (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, Thượng Hải 

Hộ Quốc Tức Tai Pháp Ngữ) 



*  Hiện  tại,  người  đời  sở  dĩ  chẳng  tin  nhân  quả,  phần  lớn  là  vì  chịu 

ảnh  hưởng  của  Tống  Nho.  Những  nhà  Lý  học93  thời  Tống  như  Trình 

Minh Ðạo, [Trình] Y Xuyên, Châu Hối Am v.v… do xem kinh Ðại Thừa 

nhà Phật, chỉ lãnh hội sơ lược ý nghĩa  “toàn Sự tức Lý”  và thân cận tri 

thức  trong  Tông  Môn  (Thiền  Tông),  lại  biết  ý  chỉ  “bất  cứ  pháp  nào, 

chuyện nào cũng chẳng ngoài Nhất Tâm”, chứ thực sự chưa hề xem trọn 

khắp các kinh luận và tham học với khắp mọi tri thức các tông, bèn trộm 

lấy ý nghĩa của kinh Phật để tự xưng hùng, dùng đó để phát huy sự sâu 

xa của Nho giáo. 



Bọn  họ  lại  sợ  người  đời  sau  xem  kinh  Phật  sẽ  biết  được  điều  [mà 

Tống Nho khoe khoang là do chính họ] đạt được [vốn là ăn trộm từ kinh 

Phật] bèn rắp tâm mê muội báng Phật. [Do] chẳng dễ báng bổ những chỗ 

tinh diệu, họ liền nhắm vào mặt Sự để bài bác. Họ bảo đức Phật dạy sự -



93 Lý Học là học thuyết giải thích Nho giáo theo quan điểm của Trình Di và Châu 

Hy. Học thuyết này cho Lý là nguyên khởi của vũ trụ (do nhìn từ góc độ khác nhau 

mà có danh xưng khác nhau như Trời, Thượng Đế, Đạo v.v…), Lý là bản tánh trời 

sanh của từng cá nhân. Do lòng ham muốn riêng tư mà con người quên mất Lý này. 

Vì thế, phải trừ khử dục vọng, trở về với Lý gọi đó là  “thiên nhân hợp nhất”  (trời - 

người hợp nhất). Lý biểu hiện dưới dạng vật chất hữu hình thì gọi là Khí. Như vậy, 

Lý của họ chỉ là vay mượn khái niệm Phật Tánh, Như Lai Tánh, Pháp Thân của Phật 

giáo mà thôi! Hoặc nói cách khác, Lý - Khí của họ chỉ là cách gọi tên khác của chữ 

Thể và Dụng trong Phật giáo. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  145  

lý “tam thế nhân quả, lục đạo luân hồi” đều nhằm phỉnh phờ hạng ngu 

phu,  ngu  phụ  phụng  hành  giáo  pháp  của  Ngài,  chứ  thật  sự  chẳng  có 

những chuyện ấy. Họ bảo: Sau khi con người chết đi, thân đã mục nát thì 

thần thức cũng phiêu tán; dù có băm, chặt, giã, mài sẽ thi thố vào đâu? 

Hơn nữa, thần thức đã tan thì còn ai để thọ sanh? Do vậy, họ đã mở tung 

đầu mối phóng túng, không kiêng sợ gì cả, thiện không có gì để khuyên, 

ác không có gì để trừng phạt!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, 

 Thượng Hải Hộ Quốc Tức Tai Pháp Ngữ) 



* Nho giáo cũng hết sức chú trọng pháp nhân quả. Vì thế, Khổng Tử 

khen ngợi Châu Dịch, vừa mở đầu liền nói:  “Tích thiện chi gia tất hữu 

 dư khánh, tích bất thiện chi gia tất hữu dư ương”  (Nhà tích thiện niềm 

vui có thừa, nhà tích điều bất thiện tai ương có thừa). Cuối cùng, Ngài 

nói:   “Một  Âm,  một  Dương  gọi  là  đạo” .  Phàm  tích  thiện  hay  tích  bất 

thiện, đó là nhân; dư khánh, dư ương chính là quả. Đức Phật nói nhân 

quả ba đời, luân hồi lục đạo chính là nêu bày nhân quả đến rốt ráo vậy. 



Có người bảo nhân quả là Tiểu Thừa, chẳng chịu đề xướng, đấy đều 

là hạng chuyên bàn xuông, chẳng tu thật đức! Đức Như Lai thành Chánh 

Giác, chúng sanh đọa ác đạo, đều chẳng ra ngoài nhân quả, sao lại riêng 

coi là Tiểu Thừa ư? 



Như [Khổng Tử] nói  “một Âm một Dương gọi là Đạo” , thì cái Đạo 

vừa nói ấy thật sự là đạo gì? Chẳng phải là đạo Thành và Minh hợp nhất 

đó ư? Thành chính là Minh Đức, tức diệu tánh bất sanh bất diệt vốn sẵn 

có trong tâm chúng ta, đấy chính là Tánh Đức. Do không có công phu 

khắc  phục  [phiền  não]  nên  chẳng  thể  hiển  hiện  được;  vì  thế  gọi  nó  là 

Âm.  Minh  chính  là  như  chữ  Minh  [thứ  nhất]  trong  câu   “minh  Minh 

 Đức”   (làm  sáng  tỏ  đức  sáng),  tức  là  công  phu   “triêu  càn  tịch  dịch94, 

 gắng sức tu trì”,  tức Tu Đức. Do những sự thuộc về Tu Đức hiển hiện rõ 

ràng nên gọi là Dương. 



Dốc  công  Tu  Đức  đến  cùng  cực  thì  Tánh  Đức  sẽ  tỏ  lộ  trọn  vẹn, 

Thành và Minh hợp nhất, tức là cái thường được gọi là  “minh Minh Đức 

 chỉ ư  chí  thiện”   (làm  sáng  tỏ  Minh  Đức,  ở  yên  nơi tốt  lành tột  cùng). 



94  “Triêu càn tịch dịch”  vốn là một thành ngữ phát xuất từ một câu nói trong sách 

Châu Dịch:  “Quân tử chung nhật càn càn, tịch dịch nhược lệ, vô cữu” (Quân tử suốt 

ngày từ sáng đến tối cẩn thận dè dặt, không có chút coi thường, chểnh mảng nào, nên 

không lầm lỗi). Do vậy,  “triêu càn tịch dịch”  có thể hiểu là luôn cố gắng cẩn thận, 

giữ gìn, không coi thường, buông lung ý niệm. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  146  

Công phu phía trước điều này (tức những phương cách tu tập để đạt đến 

 “minh Minh Đức chỉ ư chí thiện” ) là tề gia, trị quốc, bình thiên hạ. 



Nhưng [nếu] chỉ dùng [những công phu tu tập] Thành và Minh hợp 

nhất  “minh Minh Đức, chỉ ư chí thiện”  này để đạt tới “tề gia, trị quốc, 

bình thiên hạ” thì chưa thể nào đạt như vậy được, cho nên mới [cần phải] 

có những  điều  khiến  cho  chính  ta  không thể  không làm  như  vậy  được 

(tức  là  những  điều  khiến  cho  chúng  ta  phải  gắng  sức  cách  vật,  trí  tri, 

chánh tâm, thành ý – chú thích của người dịch). Thế nào là “những điều 

khiến cho chính ta không thể không làm như vậy được?” Chính là nhân 

quả ba đời, luân hồi lục đạo! Kẻ tuy chí ngu quyết cũng chẳng chuộng 

hung ghét lành, vui mừng vì bị tai họa! Nghe nói  “chất chứa điều thiện 

 ắt sự vui có thừa, chất chứa điều bất thiện ắt tai ương có thừa”,  người 

hiền  ắt  sẽ  càng  thêm  siêng  tu,  kẻ  không  ra  gì cũng  phải  gắng sức  làm 

lành. Cố gắng lâu ngày, nghiệp sẽ tiêu, trí sẽ rạng, không có lầm lỗi, đức 

được sáng tỏ, xưa kia là kẻ chẳng ra gì, nay là bậc đại hiền. 



Do vậy biết: Đối với việc tự tu thì đạo Thành - Minh đã đủ rồi, nhưng 

để dạy người khác, nếu chẳng dùng nhân quả để giúp vào thì cũng khó 

khiến cho trọn hết mọi người đều tuân theo được! Kết hợp hai pháp nhân 

quả và Thành - Minh thì mới là đạo kế thiên lập cực95, nêu gương mẫu 

cho muôn đời của thánh nhân, đấy cũng chính là ánh sáng sẵn có trong 

tự tâm và Phật quang phổ chiếu pháp giới vậy. 



Bất  Huệ  thường  nói:   “Nhân  quả  là  phương  tiện  lớn  lao  để  thánh 

 nhân thế gian lẫn xuất thế gian bình trị thiên hạ, độ thoát chúng sanh”.  

Muốn vãn hồi kiếp vận, cứu chữa nhân tâm nhưng chẳng chú ý điều này 

thì giống như tìm cá trên cây! Bọn Tống Nho khí lượng hẹp hòi, trộm 

cắp  những  nghĩa  trọng  yếu  trong  kinh  Phật  để  phát  huy  tâm  pháp  của 

thánh nhân Nho giáo đời trước, muốn cho kẻ học đời sau chẳng nghe tới 

Phật pháp nên âm thầm sùng phụng, bề ngoài chống trái, càng ra sức bài 

bác [Phật pháp], cho là thật sự chẳng hề có những chuyện nhân quả luân 

hồi như đức Phật đã nói! Ngài chỉ nhờ vào đó để gạt gẫm hàng ngu phu 

ngu phụ tuân phụng giáo pháp của Ngài mà thôi! Do báng Phật nên tuy 



95  “Kế thiên lập cực”  là một thành ngữ hiểu theo nghĩa đen là kế thừa ngôi vua, do 

vua được xưng tụng là thiên tử (con trời), ngôi vị cao nhất trong vạn dân, nên gọi là 

“kế thiên lập cực”. Hiểu theo nghĩa rộng,  “kế thiên lập cực”  là kế thừa đạo trời, dự 

vào  ngôi  vị  cao  cả,  tức  ngôi  vị  thánh  nhân,  thuận  theo  mạng  trời,  được  vạn  dân 

ngưỡng vọng. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  147  

là nhân quả do thánh nhân đã nói cũng như những sự tích luân hồi sanh 

tử được chép trong các bộ Sử Ký, Hán Thư họ đều chẳng buồn nhắc tới, 

chỉ lấy “trọn hết tình nghĩa, trọn hết bổn phận, chánh tâm, thành ý” để 

làm căn bản trị mình, trị người, trị nước mà thôi! 



Họ  lại  còn  bảo  con  người  chết  rồi,  hình  hài  đã  mục  nát,  thần  thức 

cũng phiêu tán, dẫu có chém - chặt - xay - giã thì lấy gì để thực hiện? 

Hơn nữa, thần thức đã phiêu tán, còn ai để thác sanh? Kẻ nói như vậy 

chẳng những phản bác Phật pháp mà còn hết sức phản bác những sự tích 

thác sanh, biến hóa được chép trong Tứ Thư, Ngũ Kinh và Sử Ký, Hán 

Thư, riêng muốn dùng những cách ngăn lấp hậu học ấy khiến cho hàng 

hậu học đời đời chẳng được nghe Phật pháp để không ai biết những gì 

chính họ (tức bọn Tống Nho) đã đạt được [là do đâu mà có] và nhờ vào 

[cách bài xích đạo Phật] ấy, Nho Giáo cũng sẽ hưng thịnh. 



Họ chẳng biết cội gốc đã bị tổn thương thì cành nhánh làm sao tươi 

tốt cho được! Từ đấy trở đi, phương cách để duy trì thế đạo nhân tâm chỉ 

là “trọn hết tình nghĩa, trọn hết bổn phận, chánh tâm, thành ý” mà thôi, 

hoàn  toàn  phế  bỏ  sự  lý  nhân  quả  thiện  ác  là  cái  thúc  đẩy  người  khác 

chẳng thể không trọn hết tình nghĩa, trọn hết bổn phận, chánh tâm, thành 

ý! Trong  cõi đời bậc đại hiền thì ít, kẻ [căn cơ] trung hạ lại nhiều. Nếu 

coi nhân quả là hư vô, con người chết đi sẽ vĩnh viễn diệt mất thì chính 

là lấp mất con đường gắng sức làm lành của kẻ trung hạ, mở tung đầu 

mối cho kẻ cuồng vọng phóng túng chẳng kiêng dè! 



Đến khi gió Âu vừa thổi qua, bồng bột ngả theo, lại bị biến đổi dữ dội 

đến tận gốc, rốt cuộc đến nỗi phế kinh điển, phế luân thường, bỏ lòng 

hiếu, vứt lòng thẹn, mà vẫn khoe khoang, chẳng biết hổ thẹn. Nếu như lý 

nhân quả chẳng bị bài xích, đả phá, có ai chịu xướng lên những vở tuồng 

xấu ác ấy để chuốc lấy quả báo vĩnh viễn đọa trong ác đạo ư? Các vị tiên 

sinh [bên Nho giáo] chỉ biết dùng kiểu đó để bảo vệ đạo Nho, chẳng ngờ 

do đấy mà đạo Nho bị diệt! Học thuyết gây lầm lạc cho người khác, còn 

quá nước lũ, mãnh thú, chẳng đáng sợ hay sao?  (Ấn Quang Văn Sao Tục 

Biên, quyển Hạ, Nêu tỏ ý nghĩa ẩn kín của việc thành lập Phật Quang phân xã tại nội 

thành Vụ Nguyên)  

2. Nêu rõ nhân quả về mặt Sự  



* Nhân quả là phương tiện lớn lao để thánh nhân thế gian lẫn xuất thế 

gian  bình  trị  thiên  hạ,  độ  thoát  chúng  sanh.  Hiện  nay,  thế  đạo  loạn  lạc 

quả thật là từ ngàn xưa chưa hề nghe thấy! Xét đến nguồn gốc, đều do 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  148  

cái  tâm  tự  tư  tự  lợi ươm  thành. Vì hễ  ôm  lòng  tự  tư tự  lợi  sẽ  mặc  tình 

giành nhau làm chuyện tổn người, lợi mình, thương thiên, hại lý, coi rẻ 

đạo “hiếu, đễ, trung, tín, lễ, nghĩa, liêm, sỉ” chẳng đoái hoài! Do vậy, thế 

đạo nhân tâm ngày càng thêm tăm tối, không cách nào đạt đến chỗ chánh 

đại quang minh. 



Nếu như biết  “họa phước không cửa, chỉ do con người tự chuốc lấy” , 

thiện  báo,  ác  báo  như  bóng  theo  hình,  lợi  người  chính  là  lợi  mình,  hại 

người  còn  quá  hại  mình,  giết  cha  người  ta  thì  người  ta  cũng  giết  cha 

mình, giết  anh người  ta, người  ta  cũng sẽ  giết  anh  mình. Khéo  thờ cha 

mẹ, ắt con ta có hiếu. Khéo thờ anh, ắt con ta hòa thuận. Như giọt nước 

rỏ nơi mái hiên, giọt sau tiếp nối giọt trước! Từ đó thấy rằng: Hiếu thuận 

cha mẹ, kính trọng anh, yêu người, lợi vật đều là nền phước về sau cho 

chính mình! Tổn người, lợi mình, thương thiên, hại lý đều là gốc họa về 

sau cho chính mình. 



Người dẫu chí ngu chắc chắn chẳng sung sướng vì mắc tai, gặp họa, 

theo dữ, tránh lành! Nhưng xét đến hành vi thì lại hoàn toàn trái nghịch, 

vì sao thế? Do chưa gặp được người hiểu rõ lý giảng giải tường tận sự lý 

nhân  quả  báo  ứng  cho  kẻ  đó.  Thiên  hạ  chẳng  yên,  thất  phu  có  trách 

nhiệm!  Thất  phu  sao  có  thể  làm  cho  thiên  hạ  yên  ổn  được? Nếu  người 

trong thiên hạ đều cùng biết nhân, hiểu quả, thì cái tâm tham  - sân - si 

chẳng  đến  nỗi  lẫy  lừng,  nghiệp  giết  -  trộm  -  dâm  chẳng  dám  làm  càn. 

Yêu người, lợi vật, biết vui theo mạng trời, tâm địa đã chánh đại quang 

minh, thì tương lai đi đến đâu, không chỗ nào chẳng phải là chỗ quang 

minh!  (Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn  Sao  Tục  Biên,  quyển  Hạ,  Lời  tựa  cho  sách  Con 

 Đường Đạt Đến Quang Minh)  



* Đời loạn đến cùng cực, con người hết sức mong mỏi bình trị. Đạo 

để  đạt  tới  bình  trị  vốn  thật  gần,  thật  dễ,  nhưng  những  kẻ  thông  minh 

trong thế gian thường muốn lập dị để mong lấn lướt cổ nhân. Vì thế, họ 

coi thường những điều gần gũi, dễ dàng, chẳng thèm sử dụng, cứ muốn 

coi  trọng  những  điều  xa  xôi, khó  khăn,  nhằm  tỏ  rõ  bản  lãnh  của  chính 

mình. Rốt cuộc chỉ trở thành rối ren, đạt hiệu quả trái ngược, nước loạn, 

dân khốn khổ hết thuốc chữa, chẳng đáng buồn ư? Chẳng đáng sợ ư? 



Họ  chẳng  biết  thánh  nhân  vốn  lập  pháp  từ  thiên  lý,  luân  thường, 

khiến  cho  ai  nấy  đều  giữ  vẹn  bổn  phận,  tôn  trọng  luân  thường,  tận  tụy 

hành hiếu đễ, nên  mới nói:  “Nghiêu  Thuấn chi đạo, hiếu đễ nhi dĩ hỹ”  

(Đạo của Nghiêu Thuấn chỉ là hiếu - đễ mà thôi).  “Lão ngô lão dĩ cập 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  149  

 nhân  chi  lão,  ấu  ngô  ấu  dĩ  cập  nhân  chi  ấu,  trị  thiên  hạ  khả  vận  chi 

 chưởng thượng”  (Dùng lòng phụng dưỡng, tôn kính người già cả của ta 

để phụng dưỡng, tôn kính người già cả của kẻ khác, đem lòng thương 

yêu con thơ của ta để thương yêu con thơ của người khác, thì giữ cho cõi 

đời bình trị sẽ là chuyện nắm chắc trong tay). Nếu ai nấy đều giữ được 

tấm  lòng  trung  hậu,  khoan  dung,  cùng  thấu  hiểu  sâu  xa  “mọi  người  là 

ruột thịt của ta, muôn vật cũng giống như ta” thì lễ nghĩa, nhân nhượng 

sẽ thịnh hành, thắng hung tàn, bỏ giết chóc, phong tục thuần thiện, thiên 

hạ thái bình. 



Thánh nhân lại lo  con người  không nghĩ chín  chắn  tới  nơi  tới  chốn, 

bèn  dùng  sự  lý  nhân  quả  báo  ứng  để  răn  dạy.  Vì  thế,  kinh  Thư  chép: 

 “Huệ địch cát, tùng nghịch hung, duy ảnh hưởng”  (Thuận theo đạo thì 

tốt  lành,  trái  nghịch  thì  xấu  xa,  giống  như  bóng  theo  hình,  như  tiếng 

vọng theo âm thanh vậy)96. Lại chép:  “Tác thiện giáng chi bách tường, 

 tác  bất  thiện  giáng  chi  bách  ương”   (Làm  lành  trăm  điều  lành  giáng 

xuống,  làm  điều  chẳng  lành,  trăm  tai  ương  giáng  xuống).  Khổng  Tử 

khen ngợi Châu Dịch, vừa mở đầu liền nói:  “Tích thiện chi gia, tất hữu 

 dư khánh. Tích bất thiện chi gia, tất hữu dư ương”  (Nhà tích chứa điều 

thiện, sự vui có thừa. Nhà làm điều chẳng lành, tai ương có thừa). Cơ Tử 

trần  thuật  Hồng  Phạm,  cuối  [thiên  sách]  mới  nói:   “Hưởng  dụng  ngũ 

 phước,  oai  dụng  lục  cực”   (Thuận  theo  sẽ  được  năm  điều  phước,  trái 

nghịch sẽ bị sáu nỗi cực nhọc). Những nhà Nho về sau chẳng biết nhân 

quả ba đời, gom hết ngũ phước, lục cực về sự cai trị của nhà vua. Chẳng 

những vu báng sự cai trị của vua là bạo ngược, mà còn vu báng từ ngữ 

“phước, cực” nữa. Vì thế, khó thể nào giải thích không khập khiễng cho 

được! 



Nay lại dùng lẽ nhân quả rõ ràng để nói thì:  “Ái nhân giả, nhân hằng 

 ái  chi;  kính  nhân  giả,  nhân  hằng  kính  chi”   (Yêu  người,  người  mãi 

thương yêu; kính người, người sẽ luôn thường kính ta). Nói ra lời trái tai 

thì sẽ nghe lời trái tai. Cho vay sự trái nghịch thì cũng sẽ nhận lại sự trái 

nghịch. Giết cha người khác, người ta cũng sẽ giết cha ta. Giết anh người 

ta,  người  ta  cũng  sẽ  giết  anh  mình.  Phàm  những  gì  đã  làm  cho  người 

khác thì không chuyện gì [bản thân ta sẽ gặp phải] lại chẳng giống như 

vậy. 



96 Chúng tôi dịch câu này theo cách diễn giảng của Khổng An Quốc, trích dẫn bởi Hà 

Yến và Hình Bỉnh trong cuốn  Luận Ngữ Chú Sớ. Câu nói  này lấy từ  thiên Đại  Vũ 

Mô trong sách Thượng Thư. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  150  



Còn đối với nhân quả tự tu thì nói:  “Thánh do mất niệm thành cuồng, 

 cuồng do khắc chế được ý niệm bèn thành thánh”.  Thánh hay cuồng chỉ 

do mất niệm hay khắc chế được ý niệm mà thôi! Như câu nói:  “Cẩu chí 

 ư nhân hỹ, vô ác dã. Năng chí ư nhân, tắc kiến tiên triết ư canh tường, 

 thận độc tri ư khâm ảnh. Bất chí ư nhân tắc nhân dục nhật tứ, thiên lý 

 nhật  mẫn,  tiện  dữ  cầm  thú  cơ  hy  hỹ!”   (Nếu  dốc  chí  vào  lòng  nhân  thì 

không ác, dốc chí nơi nhân sẽ thấy bậc tiên triết trong canh, nơi tường, 

cẩn thận dè dặt như sợ cả bóng áo [của chính mình] sẽ biết được [tội lỗi 

của  chính  mình].  Nếu  lòng  chẳng  hướng  về  điều  nhân  thì  lòng  ham 

muốn  ngày  một  phóng  túng,  thiên  lý  ngày  một  mất  đi,  có  khác  gì  cầm 

thú cho mấy). Mạnh Tử nói: “Tây tử mông bất khiết, tắc nhân giai yểm 

 tỵ nhi quá chi” (Tây Thi bôi đồ dơ thì mọi người đều bịt mũi, quở trách) 

(Tây Tử (tức nàng Tây Thi) cực đẹp, nhưng bôi phân khắp mặt thì mọi người đều sợ 

hôi  thối,  chẳng  những  không  chịu  nhìn  mà  còn  bịt  mũi  chê  trách).  “Tuy  hữu  ác 

 nhân (ác ở đây là xấu xa, “ác nhân” là người diện mạo xấu xí),  trai giới mộc dục, 

 tắc khả dĩ sự Thượng Đế”  (Tuy người xấu xí, nhưng trai giới tắm gội sẽ 

có thể thờ Thượng Đế). Đấy đều là sự lý nhân quả báo ứng vậy! 



Thánh nhân dạy người, trước hết nói thẳng vào những cách thức nên 

làm, rồi lại dạy những lẽ lợi - hại, được - mất do tuân thủ hay chống trái 

[những phương cách ấy]. Hai điều này tiến hành song song thì sẽ chẳng 

thể  nào  lệch  lạc  hay  phế  bỏ  được.  Thánh  nhân  muốn  cho  con  người  ai 

nấy  đều  tu  đức,  đều  trọn  hết  phận  mình,  chỉ  sợ  có  kẻ  coi  thường,  nên 

dùng sự lý nhân quả báo ứng để đôn đốc sao cho họ nghiêm túc tuân thủ, 

chẳng trái nghịch vậy. 



Nhưng nhân quả được thánh nhân nói đến chỉ là nói về bản thân và 

con cháu mà thôi! Do chẳng nói đến chuyện trước khi sanh ra và sau khi 

đã mất, nên đối với chuyện quá khứ, vị lai của người ấy dù nhân hay quả 

đều chẳng nhắc tới. Cơ Tử nói đến ý nghĩa Ngũ Phước, Lục Cực, chính 

là chỉ rõ cái nhân quá khứ tạo thành cái quả trong hiện đời. Vì thế, biết 

rằng:  Do  kẻ  tầm  thường  chẳng  dễ  gì  hiểu  được  nên  thánh  nhân  chẳng 

nói, chứ không phải là chẳng biết có nhân quả ba đời! 



Từ  khi  Phật  giáo  truyền  sang  phương  Đông,  nêu  rạng  rỡ  lý  “tâm, 

Phật, chúng sanh, cả ba không sai biệt” và sự “nhân quả ba đời, lục đạo 

luân hồi”, nhân dân được hưởng ngầm lợi ích chẳng thể kể xiết. Thử nêu 

ra một hai điều ắt sẽ biết rõ. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  151  



Vào đầu đời Châu, ân trạch của Văn Vương thấm đến cả xương khô, 

nhưng chưa đầy ba bốn trăm năm, tục lệ giết người tuẫn táng đã phổ biến 

cả thiên hạ. Thiên tử, chư hầu, đại phu, kẻ sĩ, đều tùy sức giết người để 

tuẫn táng. Những kẻ có thế  lực  mạnh  mẽ  đều  cho  rằng  càng  giết nhiều 

càng sang! Mục Công là vua hiền của nước Tần còn giết một trăm bảy 

mươi  bảy  người.  Ba  vị  họ  Tử  Xa  đều  là  hiền  thần  của  nước  Tần,  vẫn 

chẳng thể vì nước vì dân mà được miễn khỏi [cái chết]. Trong các nước 

còn  có  mấy  trăm  mấy  ngàn  người  bị  tuẫn  táng  theo.  Từ  khi  Phật  giáo 

xiển minh sự lý nhân quả ba đời thì tục lệ này mới vĩnh viễn chấm dứt. 

Nếu không, cũng hiếm người được hưởng hết tuổi thọ rồi mới chết! Lợi 

ích ấy, nếu chẳng suy nghĩ sâu xa, ai hòng biết được! 



Tống Nho trộm lấy nghĩa lý sâu thẳm về tâm tánh trong kinh Phật để 

hoằng dương, xiển phát đạo Nho, quá sợ người đời sau học Phật sẽ khiến 

cho môn đình Nho Giáo bị lạnh lẽo, đìu hiu, nên đã học từ nơi người ta 

lại ngược ngạo bảo người ta chẳng bằng mình, tà vạy bài bác, bảo Phật 

dùng  nhân  quả  luân  hồi  để  làm  căn  cứ  phỉnh  phờ  ngu  phu  ngu  phụ  tin 

thờ giáo pháp của Ngài. Hơn nữa, con người sau khi chết đi, hình hài đã 

mục  nát,  thần  hồn  cũng  phiêu  tán.  Dẫu  có  những  dụng  cụ  hành  hình 

trong địa ngục thì sẽ thi thố vào đâu? Nếu đúng như họ nói thì con người 

sanh ra không từ đâu đến, chết rồi cũng chẳng đi về đâu, Nghiêu lẫn Kiệt 

đều chết sạch cả rồi, dẫu thiện hay ác hễ chết đều là không cả! Do vậy, 

thiện  không  có  gì  để  khuyên,  ác  không  có  gì  để  phạt,  chỉ  dạy  dỗ  tận 

nghĩa,  tận  phận,  thành  ý,  chánh  tâm  xuông,  nhưng  lại  ra  sức  bài  xích 

phương  tiện  đôn  đốc  con  người  chẳng  thể  không  tận  nghĩa,  tận  phận, 

thành ý, chánh tâm. Sai lầm của kế sách ấy chẳng thể kể xiết! Do vậy, 

nhà  Nho  đều  chẳng  dám  nói  đến  nhân  quả,  cũng  chẳng  dám  dạy  con 

người nỗ lực làm lành, do họ thường cho rằng “hễ có làm gì để làm lành 

thì đấy chính là ác”, tức là dạy [con người] tự tư tự lợi vậy! “Không làm 

gì để làm lành quả thật là làm lành đến cùng cực”, đấy chính là chuyện 

của  bậc  thánh  nhân,  sao  lại  đem  chuyện  này  dạy  người  bình  thường? 

Nếu  dạy  [điều  ấy  cho]  người  bình  thường  thì  sẽ  ngăn  trở  người  ta  làm 

lành,  hướng  dẫn  người  ta  làm  chuyện  chẳng  lành!  Tuy  “thánh  nhân 

không làm gì là làm lành” nhưng thánh nhân cũng thường có chuyện để 

làm, chứ không phải là hoàn toàn chẳng làm gì hết! Ông Cừ Bá Ngọc97 



97 Cừ Bá Ngọc: Tên thật là Cừ Viện, Bá Ngọc là tên tự, vốn giao du thân thiết với 

Khổng Tử. Ông là người nước Vệ, nổi tiếng là người hiền, giữ lễ, làm đại phu dưới 

thời Vệ  Linh Công, ông thường được coi như học trò của Khổng Tử. Một buổi nọ, 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  152  

tuổi tròn hai mươi biết mười chín năm trước sai trái. Đến khi năm mươi 

tuổi, biết bốn mươi chín năm trước sai quấy, muốn giảm bớt lỗi nhưng 

chưa thể được. Đấy chính là những gì bình sinh ông ta đã thực hiện vậy. 

Tăng Tử hằng ngày dùng ba chuyện để tự phản tỉnh, đến lúc lâm chung 

mới nói:  “Kinh Thi chép: „Chiến chiến cạnh cạnh, như lâm thâm uyên, 

 như lý bạc băng,  nhi  kim nhi hậu, ngô  tri  miễn  phù”   (Dè  dặt kinh  sợ, 

như vào vực sâu, đi trên băng mỏng, từ rày  mai sau, ta biết thoát rồi). 

Đấy là từ đầu đến cuối “có làm” vậy. 



Nhan  Uyên  hỏi  về  lòng  Nhân,  Khổng  Tử  bảo   “dùng  đánh  đổ  điều 

 ham muốn xằng bậy của chính mình để khôi phục lễ nghĩa”.  Hỏi đến chi 

tiết, Ngài dạy: “Phi lễ vật thị, phi lễ vật thính, phi lễ vật ngôn, phi lễ vật 

 động”  (Điều phi lễ đừng nhìn, chuyện phi lễ đừng nghe, lời phi lễ đừng 

nói, chuyện phi lễ đừng làm). Cả hai câu đáp đều là “có làm”, chứ không 

phải là không làm gì! Khổng Tử thấy vua Nghiêu trong canh, thấy vua 

Thuấn  nơi  tường,  thấy  Châu  Công  trong  mộng.  Tuổi  đã  bảy  mươi  vẫn 

mong trời cho sống thêm vài năm nữa để học kinh Dịch hòng tránh được 

lỗi lớn, đều là “có làm” sâu xa! 



Tống  Nho  cất giọng cao xa, muốn tự  khoe  khoang  cao  minh, chẳng 

hề biết đã trái nghịch đạo “khéo léo khuyên dụ dần dần” của thánh nhân. 

Họ tự lầm, gây lầm lạc cho người và cả thiên hạ đời sau cũng lớn lắm! 

Kể từ sau khi Tống Nho bài xích nhân quả luân hồi, phàm là người đọc 

sách đều chẳng dùng những gì đã được nói trong Ngũ Kinh để luận định 

mà cứ coi những thuyết của Tống Nho như khuôn thước. Nếu có ai biết 

thì sợ bị mang tiếng “trái nghịch tiên Nho”, hoặc nếu có thành tựu đáng 

dự  vào  Văn  Miếu  nhưng  vì  đã  dự  phần  học  Phật  thì  sẽ  trở  thành  tuyệt 

vọng. Do  vậy, chẳng  dám  hé  răng!  Nhưng kẻ hiểu  Phật  lý sâu  xa,  đem 

những pháp ấy diễn tả rõ ràng ra, nhưng vẫn kèm theo lời lẽ bài bác, chỉ 

vì muốn có chỗ đặt chân hòng được dự vào Văn Miếu trong mai sau! Vì 

thế, mấy trăm năm qua, phương tiện lớn lao để khuyên lành phạt dữ đã 

nhất loạt bị bỏ lửng, dù có khuyên hay phạt đều là chuyện thuộc về cành 

nhánh, chẳng đạt được cội rễ, được lợi ích quá ít! 



Vệ Linh Công và phu nhân tên Nam Tử đang ngồi trong cung bỗng nghe tiếng xe lăn 

bánh đến gần cửa cung, đột nhiên tiếng xe im bặt. Bà Nam Tử nói: “Người ngồi xe 

đến đây chắc chắn là Cừ Bá Ngọc!” Vệ Linh Công ngạc nhiên: “Sao bà biết?” Nam 

Tử trả lời: “Phàm người hiền giữ lễ, đến trước cửa nhà vua  ắt phải xuống xe đi bộ 

vào, đang cưỡi ngựa thấy người hiền phải xuống ngựa chào hỏi”. Cừ Bá Ngọc là một 

người trong số Thất Thập Nhị Hiền được thờ phối hưởng với Khổng Tử ở Văn Miếu. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  153  



Gần đây, do gió Âu dần dần thổi sang phương Đông, những kẻ ham 

mới chuộng lạ đối với những chuyện người Âu Tây làm, không gì chẳng 

bắt chước, biến đổi dữ dội tận gốc càng nhiều gấp mấy lần hơn nữa, đến 

nỗi  đối  với  những  chuyện  “vì  nước,  vì  lẽ  công”  họ  bỏ  mặc,  coi  như 

không nghe thấy, nên mới đề xướng những đường lối phế kinh điển, phế 

luân thường, phế bỏ lòng hiếu, không hổ thẹn v.v… chẳng nỡ thấy nghe! 

Cả nước thành cuồng không sao kể xiết! 



Nếu  hết  thảy  mọi  người  đều  biết  có  sự  lý  nhân  quả  ba  đời,  lục  đạo 

luân hồi, dẫu dùng cái chết để uy hiếp họ, ép họ phải làm những chuyện 

như trên đây thì họ sẽ thà chết chứ chẳng dám làm những chuyện đại ác 

ấy! Do vậy, biết cái gốc họa của chuyện diệt Nho giáo, diệt luân lý để 

mong  thực  hiện  biến  con  người  thành  cầm  thú,  đều  từ  học  thuyết  bài 

xích  nhân  quả  của  Tống  Nho  ươm  thành,  thật  vậy  đó!  Học  thuyết  gây 

lầm lạc cho con người, dù nước lũ, mãnh thú, cũng chẳng gây họa khốc 

liệt như vậy. 



Trước kia, có người hỏi tôi: “Đời đã loạn tột bậc, nên bình trị như thế 

nào?” Tôi nói: “Nếu ông biết được nguyên nhân của sự loạn lạc thì sẽ 

biết  được  pháp  tắc  để  bình  trị”.  Ông  Châu  An  Sĩ  nói:   „Ai  nấy  đều  biết 

 nhân quả, đó là đạo để bình trị lớn lao. Ai nấy đều chẳng biết nhân quả 

 thì  đấy  là  con  đường  dẫn  đến  đại  loạn  vậy”.   Do  nhà  Nho  kỵ  nói  đến 

nhân quả khiến cho thế đạo, nhân tâm ngày càng bạc bẽo dần dần, cho 

đến tận ngày nay rốt cuộc có kẻ dám đề xướng phế kinh điển, phế luân 

thường v.v… Nếu thật sự biết nhân quả thì chẳng những miệng không 

dám thốt ra lời ấy, mà cũng chẳng dám để lọt vào tai! Bởi đấy là những 

tiếng  xấu  xa,  bạc  ác,  người  có  tấm  lòng  lo  cho  con  người  chẳng  nên 

nghe! Hễ nghe sẽ khiến cho con người đau lòng buốt óc, không làm sao 

được! 



Nay  muốn  biến  loạn  lạc  thành  bình  yên  mà  nếu  chẳng  cực  lực  đề 

xướng  giáo  dục  trong  gia  đình  thì  sẽ  không  thể  nào  thực  hiện  được. 

Nhưng  giáo  dục  trong  gia  đình  thì  điều  đầu  tiên  là  lấy  “giữ  vẹn  luân 

thường,  trọn  hết  bổn  phận,  dứt  lòng  tà,  giữ  lòng  thành,  đừng  làm  các 

điều ác, vâng giữ các điều lành” làm gốc. Lại phải thường bàn về sự lý 

nhân quả ba đời và luân hồi lục đạo thì những nhân tài xuất hiện trong 

gia đình đều là bậc hiền thiện. Trong gia đình đã có nhân tài hiền thiện 

xuất  hiện  thì  thiểu  số  chẳng  hiền  thiện  [trong  xã  hội]  cũng  sẽ  được  un 

đúc,  đều  được  cảm  hóa.  Vì  thế  nói:   “Thiên  hạ  bất  trị,  thất  phu  hữu 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  154  

 trách”   (Thiên  hạ  chẳng  yên,  thất  phu  có  trách  nhiệm).  Đây  là  lời  bàn 

luận xác định: “Do cái nhân suy sụp mà đời yên bèn thành loạn, do cái 

nhân  được  hưng  thịnh  mà  đời  loạn  bèn  thành  yên”  vậy.  Chẳng  nương 

theo đó mà muốn đất nước được bình trị thì làm sao thực hiện cho được? 

Đấy là điều những người có tâm lo cho thế đạo, nhân tâm đều cùng lo 

nghĩ.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Hạ, Lời tựa cho sách Phật Học 

 Cứu Kiếp Biên)  



* Con người tu phước hay tạo nghiệp nói chung chẳng ngoài sáu căn, 

ba  nghiệp.  Sáu  căn  chính  là  Mắt,  Tai,  Mũi,  Lưỡi,  Thân,  Ý.  Năm  căn 

trước thuộc thân nghiệp, Ý căn sau cùng thuộc về tâm, tức Ý nghiệp. Ba 

nghiệp là:  



1) Một là Thân Nghiệp gồm ba thứ, tức sát sanh, trộm cắp, tà dâm. 

Ba sự này tội nghiệp cực nặng. 



a. Người học Phật nên ăn chay, yêu tiếc sanh mạng. Phàm là động 

vật đều biết đau đớn, đều tham sống, sợ chết, chẳng nên sát hại. Nếu giết 

để ăn sẽ kết thành một sát nghiệp. Đời kế tiếp, đời sau nữa, ắt phải bị 

chúng giết lại. 



b. Hai là trộm cắp, phàm những vật của người khác, chớ nên “không 

cho  mà  lấy”.  Trộm  vật rẻ  tiền  là  đánh mất  nhân  cách  của  chính  mình. 

Trộm vật đáng giá chính là hại thân mạng người ta. Trộm cắp vật của 

người khác tợ hồ chiếm được tiện nghi, [nhưng thật ra] tổn phước thọ 

của chính mình, đánh mất những thứ trong mạng mình lẽ ra phải có so 

với những thứ ta ăn trộm còn nhiều gấp bội lần. Nếu dùng mưu kế chiếm 

đoạt, hoặc dùng oai thế hiếp đáp cướp lấy, hoặc trông coi [tài sản] cho 

người khác rồi giở thói xấu chiếm lấy đều gọi là “trộm cắp”. Kẻ trộm 

cắp  ắt  sanh  ra  con  cái  phóng  đãng,  người  liêm  khiết  ắt  sanh  con  hiền 

thiện. Đấy chính là thiên lý nhân quả nhất định! 

c. Ba là tà dâm. Phàm với những kẻ chẳng phải là thê thiếp của chính 

ta, bất luận kẻ ấy hiền lương hay hạ tiện, đều chẳng được cùng họ hành 

dâm. Hành tà dâm là hoại loạn nhân luân, tức là dùng thân người làm 

chuyện súc sanh. Đời hiện tại đã thành súc sanh thì đời kế tiếp phải làm 

súc sanh. Người đời coi chuyện con gái lén lút tằng tịu cùng người khác 

là nhục, chẳng biết con trai tà dâm thì cũng [đáng nhục] giống hệt như 

con gái. Kẻ tà dâm ắt sanh ra con cái chẳng trinh khiết, ai muốn con cái 

của chính mình chẳng trinh khiết? Tự mình đã làm chuyện ấy trước, con 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  155  

cái bẩm thụ khí phận của chính mình, quyết khó thể đoan chánh chẳng 

tà! Không những chẳng được tà dâm với bóng sắc bên ngoài, mà ngay cả 

trong  sự  chánh  dâm  giữa  vợ  chồng  cũng  nên  có  giới  hạn.  Nếu  không, 

chẳng chết sớm thì cũng tàn phế. Kẻ tham ăn nằm khó có con cái, dù có 

sanh  ra  cũng  khó  thành người.  Dẫu  có  thành  người  thì cũng  yếu đuối, 

chẳng thành tựu gì! Người đời coi hành dâm là vui, chẳng biết chỉ sướng 

một khắc, khổ suốt cả đời, khổ lây con cái, cháu chắt! 

Ba điều này chẳng làm thì chính là thiện nghiệp nơi thân, nếu làm thì 

chính là ác nghiệp nơi thân. 

2) Khẩu Nghiệp gồm có bốn: Nói dối, nói thêu dệt, ác khẩu, nói đôi 

chiều. 

a. Nói dối là nói lời không chân thật. Đã không nói chân thật thì tâm 

cũng chẳng chân thật, đánh mất nhân cách rất lớn. 

b. Nói thêu dệt là nói những lời phong lưu tà vạy, khiến cho kẻ khác 

khởi ý niệm dâm đãng. Kẻ thiếu niên vô tri nghe lâu ngày ắt sẽ bị tà dâm 

chôn vùi nhân cách, hoặc thủ dâm tổn hại thân mạng. Tuy kẻ ấy chẳng tà 

dâm cũng sẽ đọa đại địa ngục. Từ địa ngục ra, hoặc làm lợn nái, chó cái. 

Nếu sanh trong loài người, thường làm gái ăn sương, thoạt đầu trẻ tuổi 

xinh đẹp, còn chưa khổ sở lắm. Lâu ngày bệnh phong tình phát ra, khổ 

chẳng nói nổi. May có được cái miệng này, sao lại khổ sở tự chuốc lấy 

họa  ương  cho  cả  ta  lẫn  người,  chẳng  tạo  hạnh  phúc  cho  cả  mình  lẫn 

người vậy? 

c. Ác khẩu là nói lời hung bạo như đao, như kiếm, khiến cho người 

ta khó thể chịu đựng nổi. 

d. Nói đôi chiều là đòn xóc hai đầu khêu gợi thị phi, nhỏ thì gây rối 

người khác, lớn thì loạn nước. 

Bốn điều này không làm thì là thiện nghiệp nơi miệng, nếu làm thì là 

ác nghiệp nơi miệng. 

3) Ý Nghiệp gồm ba thứ, tức tham dục, sân khuể, ngu si. 

a. Tham dục là đối với tiền tài, ruộng đất, đồ đạc đều mong gom hết 

về mình, càng nhiều càng hiềm rằng ít. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  156  

b.  Sân  khuể  là  bất  luận  chính  mình  đúng  hay  sai,  nếu  người  khác 

chẳng thuận ý ta bèn nổi cơn thịnh nộ, chẳng chấp nhận lý lẽ của người 

ta. 

c. Ngu si không phải là trọn chẳng biết gì, mà dẫu là kẻ đọc hết sách 

vở  thế  gian,  vừa  qua  mắt  liền  nhớ,  mở  miệng  thành  chương,  nhưng 

chẳng  tin  nhân  quả  ba  đời,  lục  đạo  luân  hồi,  cho  là  con  người  chết  đi 

thần hồn diệt mất, không còn có đời sau v.v… đều gọi là ngu si! Thứ tri 

kiến ấy rối nước hại dân còn hơn nước lũ, mãnh thú! 

Chẳng làm ba điều này thì là thiện nghiệp nơi ý, làm ba điều này thì 

là ác nghiệp nơi ý. Người Thân - Khẩu - Ý ba nghiệp đều thiện thì công 

đức do tụng kinh niệm Phật so với người ba nghiệp đều ác lớn hơn gấp 

trăm  ngàn lần   (Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn  Sao  Tục  Biên,  quyển  Thượng,  Thư  răn 

 nhắc những người mới phát tâm học Phật ở quê tôi)    



* Kiếp vận hiện tại của thế giới, những tai nạn chúng ta phải chịu 

đựng  đều  là  do  ác  nghiệp  trong  quá  khứ  chiêu  cảm  đến  nỗi  cảm  nhận 

khổ quả hiện thời. Do đó, biết rằng: Những ác nghiệp này là do ác nhân 

trong  quá  khứ  tạo  thành;  muốn  tránh khổ  quả phải dứt  khổ  nhân.  Quá 

khứ đã gieo khổ nhân thì niệm Phật, sám hối mới có thể tiêu trừ được! 

Hiện tại nếu chẳng gieo khổ nhân nữa thì tương lai sẽ khỏi phải chịu khổ 

quả. Khổ nhân là gì? Là ba độc tham, sân, si. Thiện nhân là gì? Giúp vật, 

lợi người. Nếu ai nấy hiểu rõ lẽ nhân quả sẽ chẳng làm các điều ác, vâng 

làm các điều lành, tai họa sẽ chẳng từ đâu mà khởi lên được nữa! Chỉ vì 

người đời nay chẳng hiểu lý nhân quả, tư dục đầy ắp dạ, không điều ác 

nào chẳng làm, chỉ biết có chính mình, chẳng biết có ai khác. Nào biết 

lợi  người  chính  là  lợi  mình, hại  người  còn  tệ  hơn  hại  mình!  (Ấn  Quang 

 Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, Thượng Hải Hộ Quốc Tức Tai Pháp Ngữ) 



*  Hiện  thời,  người  đời  chẳng  hiểu  nguyên  lý  nhân  quả,  cho  đó  là 

chuyện  bàn  xằng,  tà  thuyết,  lúc  nào  cũng  tính  chiếm  tiện  nghi,  chẳng 

chịu thua thiệt; đâu biết tiện nghi chính là chịu thua thiệt, chịu thua thiệt 

chính  là  tiện  nghi.  Như  người làm  cha  mẹ  hiện nay  phần nhiều  nuông 

chiều con cái, chẳng kềm cặp nghiêm ngặt đến nỗi tạo thành thói quen 

ham tiền tài, tham chuộng tiện nghi. Cứ cho là có như vậy mới giữ gìn 

được gia sản, chẳng đến nỗi bị tổn thất; nào ngờ kết quả trái ngược: Gây 

vạ suốt đời, lại còn gián tiếp tạo ảnh hưởng vô hạn tới quốc gia, xã hội. 

 (Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn  Sao  Tam  Biên,  quyển  4,  Thượng  Hải  Hộ  Quốc  Tức  Tai 

 Pháp Ngữ) 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  157  



*  Nhận  được  thư  ông  và  thư  thầy  Minh  Đạo,  biết  đứa  con  thứ  ba 

mới hai mươi tuổi chợt bị chết yểu, khôn ngăn than thở. Huống chi ông 

nuôi dạy bấy nhiêu năm, phí ngần ấy tinh thần, tiền của, trong lòng sao 

khỏi  cảm  thương!  Tuy  nhiên,  chớ  nghĩ  chính  mình  một  lòng  sốt  sắng 

làm chuyện công ích, quy y Phật pháp, sao chẳng được Phật che chở, rồi 

đâm ra oán hận! Phải biết: Chúng ta từ vô lượng kiếp đến nay, đời đời 

kiếp  kiếp  đã  tạo  ác  nghiệp  vô  lượng  vô  biên,  hoặc  ta  thiếu  nợ  người, 

hoặc  người  thiếu  nợ  ta,  hoặc  ta  thiếu  mạng  người,  hoặc  người  thiếu 

mạng  ta.  Do  đôi  bên  thiếu  nợ  nhau  nên  sanh  ra  đủ  loại  con  cái  khác 

nhau. Có đứa trả nợ, có đứa đòi nợ, có đứa báo đức, có đứa báo oán. 



Trong đời này, tuy ông khởi tâm xử sự mọi chuyện rất tốt, há lẽ nào 

nhiều đời nhiều kiếp đều hoàn toàn không gây tạo tội nghiệp gì ư? Vì 

thế,  gặp  cảnh  ngộ  bất  như  ý,  con  người  chỉ  nên  phát  tâm  sám  hối  tội 

nghiệp,  chẳng nên  sanh ý  tưởng oán  trời trách  người.  Nếu  có thể phát 

tâm  sám  hối,  chẳng  sanh  oán  hờn,  đó  là   “gặp  nghịch  cảnh  vâng  chịu, 

 phước về sau khó thể suy lường được”.  Đứa con này của ông đại khái là 

do đòi nợ mà đến. Đòi đủ nợ rồi bèn lìa đời. Chủ nợ đã đi rồi, sao ông 

không  sanh  ý  tưởng  giải  thoát  nghiệp  lụy,  lại  nẩy  sanh  lòng  oán  trời 

trách Phật, trở thành điên đảo vậy? 



Năm  Dân  Quốc  thứ  tám  (1919),  ông  Vương  Chi  Tường  ở  Bắc 

Thông Châu, tên tự là Thiết San, có một đứa con rất thông minh, rất hiếu 

thuận. Đứa lớn mắc bệnh thần kinh, tâm ông Thiết San mong mỏi đứa 

nhỏ này sẽ kế thừa tiếng tăm gia đình. Năm nó hai mươi mốt, hai mươi 

hai tuổi, đã cưới vợ, sanh được một gái, một ngày nọ bệnh nặng sắp chết. 

Thiết San đau khổ cùng cực, gào lên: “X… ơi! Ngươi đã đến làm con ta, 

sao  lại  muốn  bỏ  đi  trong  khoảnh  khắc  này?”  Đứa  con  trừng  mắt,  nói 

giọng Quảng Tây: “Tao nào phải là con nhà mày, tao là người thứ mười 

bốn!” Nói xong, chết liền. 



Trước kia, lúc ông Thiết San giữ việc binh bị ở Quảng Tây, lập kế 

giết mười ba tên đầu lĩnh giặc cướp ra hàng: Trước hết dùng cách đối đãi 

thật chiều chuộng, nồng hậu để xoa dịu, mời chúng ăn cơm. Lại còn mời 

những  người  có  danh  vọng  lớn  đến  bồi  tiếp,  thưởng  cho  mỗi  tên  hai 

mươi  bốn  đồng,  bảo  chúng:  “Ban  ngày  bận  lắm,  nếu  các  ngươi  tới,  ta 

không thể chuyện trò cặn kẽ cùng các ngươi được, đến tối hãy tới, sẽ xếp 

đặt chức vụ cho mỗi người trong bọn ngươi!” Mười ba người đó chẳng 

biết  ông  muốn  giết  họ,  lại  kéo  một  người  bạn  thân  cùng  đi,  cho  rằng 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  158  

[ông Thiết San] sẽ nể tình, cũng xin cho người ấy được một chức vụ tốt. 

Tối hôm ấy họ đến, cứ qua một cửa liền khóa ngay cửa ấy lại, đặt phục 

binh  trong  hoa  sảnh.  Bọn  họ  đến  nơi,  Thiết  San  rút  đao  đang  đeo  ra 

chém, phục binh cùng ùa ra giết, chặt được mười bốn cái đầu lâu, cũng 

chẳng biết tên họ là gì. Nào biết người ấy chính là đứa con này. Uổng 

công hơn hai mươi năm nuôi dạy nhọc nhằn, đến lúc chết lại trừng mắt 

quát tháo, chẳng nhận Thiết San là cha! 



Nói chung, cái nhân trở thành con cái trong cõi đời chẳng ngoài bốn 

nghĩa “đòi nợ, trả nợ, báo ân, báo oán”. Đứa con này do đời trước ông đã 

thiếu nợ nó, sạch nợ liền đi. Nếu là trả nợ và báo ân thì sẽ được nó hiếu 

dưỡng. Hơn nữa, ông đã quy y Phật pháp, phải hiểu thế gian mọi sự vô 

thường.  Nếu  chẳng  cực  lực  niệm  Phật  cầu  sanh  Tây  Phương,  sẽ  theo 

nghiệp mà luân hồi trong tam đồ lục đạo làm sao ngưng ngớt cho được! 



Qua cái chết của đứa con này, ông càng phải biết hết thảy mọi sự 

đều không nương cậy được, chỉ có Tây Phương A Di Đà Phật chính là 

chỗ nương tựa lớn lao cho hết thảy chúng sanh bọn ta. Từ đấy phát tâm 

cảm kích, phát tâm tinh tấn, đem những công đức ta đã làm và công đức 

niệm Phật đều cùng hồi hướng vãng sanh Tây Phương. Ông làm được 

như thế thì cái chết của đứa con này chính là lời nhắc nhở, thúc đẩy ông, 

tránh cho ông khỏi bị mê muội bởi phước báo quyến thuộc thế gian [đến 

nỗi]  chẳng  sanh  lòng  nhàm  lìa  Sa  Bà,  cũng  như  không  sanh  lòng  ưa 

muốn Cực Lạc. Vì thế, giáng cho ông một gậy vào đầu đau buốt, hóa ra 

ông  chẳng  quán  sát  nhận  hiểu  nơi  bản  thân,  lại  sanh  khởi  đủ  mọi  ngu 

kiến oán trời oán Phật, trở thành “mê gốc chạy theo ngọn”, chẳng biết tự 

phản tỉnh! 



Người đời thường hay khoe khoang, kiêu căng bởi những công đức 

chính mình đã tạo, dễ dãi đối với những tội lỗi chính mình đã gây. Con 

người ai không tội? Đừng nói chi quá khứ, nếu chỉ nói trong đời này thì 

đã giết đủ loại chúng sanh cho sướng miệng bụng! Chúng nó nào phải 

gỗ, đá, chẳng biết đau khổ, chẳng muốn sống, chỉ mong người ta giết ăn 

ư?  Ông  đã  giết  ăn  nó,  tương  lai  nó  nhất  định  cũng  muốn  giết  ăn  ông. 

Suốt một đời, con người không biết đã ăn bao nhiêu sanh linh, có nên 

lớn lối bảo “ta vô tội, bị trời phạt lầm” hay chăng? 



Do vậy, nói chung, thường nhân chẳng thấy được bản thân có lỗi, 

nói chung thánh nhân chẳng thấy chính mình có đức. Chẳng thấy có lỗi 

thì tội chất như núi. Chẳng thấy có đức thì đức cao tầy trời. Ông chớ có 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  159  

nói như kẻ ngu si, hãy cực lực làm lành, nỗ lực niệm Phật, tất cả hết thảy 

công đức thiện sự lợi người đều nên hồi hướng vãng sanh Tây Phương 

thì tâm hạnh trong đời hiện tại sẽ khế hợp với tâm hạnh của thánh hiền, 

đến khi lâm chung, chắc chắn được A Di Đà Phật tiếp dẫn vãng sanh. 

Đấy chính là lúc gặt hái công lao, kết quả vậy. Nếu chẳng sanh về Tây 

Phương  thì  chuyện  lành  đã  làm  sớm  hay  muộn  đều  hưởng  quả  báo, 

nhưng quả báo do giết ăn chúng sanh cũng khó khỏi phải trả, đáng sợ 

lắm thay!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư trả lời cư sĩ 

 Đức Sướng)  



* Đọc thư gởi đến, biết ông thông minh nhưng chưa triệt để! Vì thế 

mới coi nhân quả của Nho - Phật giống như cách thưởng phạt trong phép 

vua trong thế gian, tợ hồ có lý, nhưng thật ra vô lý! Sự thưởng phạt trong 

thế gian ước theo tình người mà định, còn nhân quả chính là do tâm thức 

chiêu  cảm.  Nho  và  Thích  không  hai  đạo!  Ông  cho  rằng  đạo  Nho  có 

những điều chưa nêu tỏ tức là [đạo Nho] chỉ dừng lại ở đó, đấy cũng là 

một chứng cớ cho thấy ông thông minh nhưng chưa triệt để. 



Phàm  nhân  quả  thiện  hay  ác  đều  do  tự  tâm  chiêu  cảm,  người  đời 

không biết, đức Phật giảng cặn kẽ, ông cho là đức Phật bày đặt ra, há có 

phải  là  thông  minh  thật  sự  hay  chăng?  Quả  báo  xảy  đến  có  khi  là  tức 

khắc, ngay trong đời này, có khi là trong đời kế tiếp, đời sau, và nhiều 

đời, nhiều kiếp. Ông hiềm quả báo xa xôi, muốn quả báo xảy đến cho 

nhanh, là đã trở thành tà kiến rồi! 



Phải biết: Quả báo từ siêu phàm nhập thánh liễu sanh thoát tử cho 

đến thành Phật đều phải là nhiều kiếp. Tuy nói:  “Phóng hạ đồ đao, lập 

 địa  thành  Phật”   (Buông  dao  đồ  tể  xuống,  thành  Phật  ngay  nơi  đó), 

nhưng thật sự chứng Phật Quả cũng phải mất nhiều kiếp! Đừng cho rằng 

“hễ  ngộ  được  Phật  Tánh  liền  thật  sự  chứng  được  Phật  Quả!”  Nếu  nói 

như ông, trong cõi đời không một ai có thể liễu sanh thoát tử, huống chi 

là thành Phật ư? Nếu ông biết điều này, sẽ chẳng đến nỗi trách Phật tàn 

ác, sẽ cảm được lòng từ bi của đức Phật, đau lòng tuôn lệ bảo với những 

kẻ cùng hàng.  Ông  hiềm  rằng  chẳng  đạt  được  quả  báo  nhanh  chóng, 

nhưng chẳng biết đến cái lợi lớn lao của việc [đạt quả báo] không nhanh 

chóng,  chính  là  loài  trùng  mùa  Hạ  chẳng  biết  có  băng,  con  phù  du98 



98 Phù du (đôi khi còn được gọi là “con vờ”) là tên gọi chung của hơn hai trăm loài 

côn trùng nhỏ thuộc họ Ephemeroptera. Chuồn chuồn cũng thuộc họ này, nhưng tuổi 

thọ  không  quá  ngắn  ngủi  như  những  con  phù  du.  Đa  phần  những  con  phù  du  khá 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  160  

chẳng thấy  được  ngày  hôm  sau,  chẳng đáng thương  ư?  Quả  báo  chậm 

hay mau đều do nghiệp thức của chính mình cảm thành, há nên đùn đẩy 

cho đức Phật? 



Do  ông  thông  minh,  nên  trong  ý  ông  vẫn  mắc  lỗi  “có  biết  nhưng 

vẫn  cố  phạm”.  Đủ  thấy,  chuyện  “giảm  bớt  lỗi”  dẫu  là  thánh  nhân  vẫn 

phải  nỗ  lực!  Do  vậy,  Khổng  Tử  tuổi  đã  bảy  mươi,  vẫn  muốn  trời  cho 

sống thêm năm hay mười năm nữa để học Dịch hòng tránh được lỗi lớn. 

Nhà  Nho  thấy  biết  nông  cạn,  cho  là  thánh  nhân  quá  khiêm  tốn,  chẳng 

biết  thánh  đạo  sâu  xa,  chẳng  phải  là  “hễ  ngộ  liền  có  thể  thấu  hiểu  tột 

cùng được”! 



Những chuyện khác hãy khoan nói tới, chỉ lấy Viên Giáo để luận, 

thì: Sơ Tín đoạn Kiến Hoặc, Thất Tín đoạn Tư Hoặc, Bát Tín, Cửu Tín, 

Thập Tín phá Trần Sa Hoặc, khuất phục vô minh. Thập Tín hậu tâm99 lại 

phá một phần vô minh liền chứng Sơ Trụ, trở thành Pháp Thân đại sĩ. Từ 

Sơ  Trụ  cho  đến  Thập  Trụ,  Thập  Hạnh,  Thập  Hồi  Hướng,  Thập  Địa, 

Đẳng Giác, trải qua bốn mươi mốt địa vị vẫn chưa đạt đến địa vị “hết 

sạch vô minh”. Bậc Đẳng Giác lại phá một phần vô minh, tức là “Chân 

cùng, Hoặc tận”, thành Phật quả, viên mãn Bồ Đề. Sự xa xôi giữa thiện 

báo và ác báo cũng gần ngang nhau, huống hồ tu nhân chứng quả cho 

đến lúc thành Phật ư? Nếu mọi chuyện đều xong ngay trong một chốc thì 

sẽ trở thành hầm sâu đoạn diệt “không nhân không quả”. 



Ông chẳng thấy đạo trời vận hành hay sao? Tiết Hạ Chí, Nhất Âm 

sanh  bèn  nắng  gắt,  tiết  Đông  Chí,  Nhất  Dương  sanh  bèn  lạnh  buốt100. 



giống  chuồn  chuồn,  nhưng  nhỏ  hơn.  Loài  ấu  trùng  của  chúng  (naiad)  sống  trong 

những vũng nước ngọt cả năm trời, đến khi lột xác bay lên thành phù du chỉ sống 

được vài giờ. Có loài như chuồn chuồn thì sống được vài ngày. 

99 Thập Tín hậu tâm: Sau khi đã chứng nhập viên mãn mười địa vị thuộc Thập Tín. 

100 Hạ Chí là một trong hai mươi bốn tiết khí của Âm lịch. Nhằm hôm đó, ngày dài 

nhất, đêm ngắn nhất tại Bắc Bán Cầu. Ngày này được coi như ngày mở đầu cho mùa 

Hạ. Hạ Chí thường rơi vào ngày 21 hoặc 22 tháng Sáu Dương lịch. Theo cách giải 

thích trong Dịch Học, Chí là cực điểm, Nhất Âm khởi đầu từ mùa Hạ  (“Hạ chí, nhất 

 âm sanh; Đông chí, nhất dương sanh” ), hàm nghĩa: “Đến lúc này, khí Dương đã đạt 

đến  cực  điểm,  bắt  đầu  suy  vi,  nên  khí  Âm  lấn  lên,  Âm  trưởng,  Dương  hao  vậy!” 

Tương tự, Đông Chí bắt đầu vào ngày 21, 22 tháng 12, tượng trưng cho khí Âm đã 

đến cực điểm, bắt đầu suy vi, Âm hao, Dương trưởng! 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  161  

Lập  Xuân  có  khi  trước  Tết,  có  khi  sau  Tết101,  mỗi  mỗi  đều  chẳng  thể 

cùng xong hết trong một lúc được, nên mới thành năm tháng. Nếu cùng 

một lúc xong hết thì chẳng trở thành vận hành, mà thành đoạn diệt! Đối 

với việc thưởng phạt tội - phước, trong cõi Âm quả thật có người chủ trì, 

nhưng chẳng phức tạp như trong Dương gian, bởi án từ, sổ sách đều tự 

hiện, tự tiêu, và cũng không có người ghi chép, khóa sổ. Vì thế, cõi Âm 

không sai lầm! 



Có  chuyện  người  tên  X…  ở  tỉnh  kia  bị  [quỷ  sứ]  bắt  vì  lầm  với 

người cùng tên X… ở tỉnh này; ấy chính là mượn chuyện người không 

đáng chết ấy để tỏ rõ thật sự có những chuyện địa ngục, hình phạt trong 

cõi  Âm  v.v…  ngõ  hầu  người  đời  sanh  lòng  tin.  Do  vậy,  thường  có 

chuyện  bậc  sĩ  phu  chánh  trực  trong  thế  gian  tạm  thời  xử  đoán  chuyện 

của vua Diêm La, người bình thường trong thế gian làm sai nha cho cõi 

Âm, do bắt lộn người nên bị đánh đòn, cách chức, đều là  “nhân cùng thố 

 đại”  (nghĩa là do [nhờ vào] hoàn cảnh ép ngặt để thực hiện sự giáo hóa 

vậy - “thố đại” là “thực hiện đại sự tu tề trị bình”), bởi lẽ mắt chẳng thấy 

sẽ không tin, lại còn mượn cớ báng Phật, cho nên đặc biệt hiện ra chuyện 

ấy để tỏ bày đại sự hòng mở rộng tầm mắt. 



Chuyện như vậy rất nhiều, tôi nêu lên một chuyện để hòng biết trọn. 

Trong  Kiến  Văn  Lục  của  Ngẫu  Ích  đại  sư  có  chép  chuyện  một  Sinh 

Viên102  ở  Hồ  Bắc  nắm  quyền  xử  lý  dưới  tay  Ngũ  Điện  Diêm  La 

Vương103.  Một  đêm  đến  cõi  Âm,  thấy  một  cuốn  sổ  chép  vợ  mình  giết 



101 Tiết Lập Xuân dao động từ mồng Ba đến mồng Năm tháng Hai Dương lịch, ngày 

Tết thường rơi vào từ cuối tháng Giêng cho đến cuối tháng Hai  Tây, tùy theo cách 

tính năm nhuận. 

102 Vào thời Minh - Thanh, Sinh Viên chính là người đỗ cuộc thi khảo hạch tại phủ 

huyện, tức tương ứng với danh hiệu Tú Tài trong các đời trước. 

103  Diêm  La  Vương  (Yama-rāja)  chính  là  vị  chủ  tể  cõi  Âm.  Theo  Du  Già  Sư  Địa 

Luận, Diêm La Vương do những vị Bồ Tát hóa hiện để giáo huấn tội nhân. Theo Đại 

Thừa Đại Tập Địa Tạng Thập Luân Kinh, Đại Phương Quảng Thập Luân Kinh, Địa 

Tạng Bồ Tát cũng hóa hiện thân Diêm Vương để độ chúng sanh. Người Trung Quốc 

tin rằng: Diêm Vương giữ sổ sanh tử, người chết sẽ đến trước mặt Diêm Vương để bị 

xét xử tội lỗi. Có mười vị Diêm Vương cai quản địa ngục, tức Tần Quảng Vương, Sở 

Giang  Vương,  Tống  Đế  Vương,  Ngũ  Quan  Vương,  Diêm  La  Vương,  Biện  Thành 

Vương,  Thái  Sơn  Vương,  Đô  Thị  Vương,  Bình  Đẳng  Vương  và  Chuyển  Luân 

Vương. Phật môn Trung Hoa cho rằng Đệ Ngũ Điện Diêm La Vương chính là hóa 

thân của Địa Tạng Bồ Tát. Theo đó, người chết  đến ngày thứ ba mươi lăm sẽ đến 

Ngũ Điện thuộc Khiếu Hoán địa ngục. Khi vong hồn những kẻ tích cóp tài sản, tham 

lam, bạc ác đến trước Ngũ Điện Diêm La Vương, sẽ được đưa lên Nghiệt Kính Đài 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  162  

trộm gà hàng xóm, kể cả lông thì nặng một cân mười hai lượng, nhân đó 

bèn xé một góc trang sổ để đánh dấu. Tỉnh dậy, ông ta hỏi vợ sao lại giết 

trộm gà hàng xóm, bà vợ chẳng thừa nhận. Ông ta nói: “Bà vẫn cứ lừa 

dối tôi. Sổ sách trong cõi Âm đã chép bà giết trộm gà hàng xóm, kể cả 

lông thì nặng một cân mười hai lạng”. Bà vợ kể: “Phơi thóc gạo trong 

sân, gà hàng xóm đến ăn, dùng đồ vật quăng nó, nó chết lăn quay, còn 

chưa động đến!” Bảo đem gà cân lên, quả thật nặng một cân mười hai 

lạng. Ông sai vợ đem gà  và một số tiền bằng giá một con gà đem trả, 

thưa rõ đầu đuôi với người ta, xin đừng quở trách. 



Đêm ấy, ông ta lại vào cõi Âm xem sổ, góc trang sổ bị xé vẫn còn 

đó, nhưng không thấy một chữ nào cả! Ông cho rằng hình phạt trong cõi 

Âm là do đức Phật đặt chuyện, có thể nói là đã cô phụ ơn Phật quá lắm! 

 (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư trả lời cư sĩ X…) 



* Nhân quả giống như bóng theo hình, tiếng vọng đi theo âm thanh. 

Chưa  hề  có  hình  mà  không  có  bóng,  có  âm  thanh  mà  chẳng  có  tiếng 

vọng  vậy.  Vì  thế, kinh  Thư  nói:   “Huệ  địch  cát, tùng  nghịch  hung,  duy 

 ảnh  hưởng”   (Thuận  theo  đạo  lý  thì  tốt,  trái  nghịch  thì  xấu,  giống  như 

bóng  theo  hình,  như  tiếng  vọng  đi  theo  âm  thanh  vậy).  Những  kẻ  bàn 

chuyện cao xa, cho nhân quả là hư huyễn, khác gì chấp rằng “mẹ quyết 

chẳng thể sanh được con, con quyết chẳng phải do mẹ sanh ra” ư? Trong 

đời nếu có kẻ như vậy, ắt bị người ta coi là điên khùng! 



Rất  lạ  là  nhà  Nho  đọc  sách  thánh  hiền,  chẳng  lấy  ngôn  luận  của 

thánh  hiền  làm  chuẩn,  chẳng  lấy  sự  thật  xưa  nay  làm  chuẩn,  cứ  lấy  sự 

thiên  chấp,  cái  nhìn  lầm  lạc  của  chính  mình  làm  chuẩn!  Một  người 

xướng, mọi người hùa theo, kẻ mù dẫn lũ đui kéo nhau vào lửa, đến nỗi 

thế  đạo  nhân  tâm  ngày  một  đi  xuống,  đến  nỗi  phế  kinh  điển,  phế  luân 

thường, phế hiếu, không hổ thẹn, giành đất, tranh thành, tàn sát lẫn nhau 

mà vẫn nhơn nhơn tự đắc, cho là ta chú trọng quay về đại đạo, chẳng bắt 

chước bọn hủ bại đời trước cứ luôn luôn câu nệ, trói buộc, khiến cho con 

người suốt đời chẳng thể tùy ý làm được gì, [nay] ai nấy đều được tự tại! 

Từ nay trở đi chúng ta cùng được hưởng hạnh phúc, tự do, nghĩ đến điều 

gì đều làm được cả! Cõi đời may sao có bọn ta cải cách, con người may 

sao được sống cùng thời bọn ta! Tà thuyết như vậy đều do những kẻ bài 

xích nhân quả ươm thành! 



(Vọng Hương Đài) cho thấy rõ tình hình của người thân còn sống đang phung phí, 

phá tán tài sản của người đã mất. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  163  



Nếu lý nhân quả được nhà nhà khuyên dạy, giảng giải, cha mẹ dùng 

đó để dạy con cái, sư trưởng dùng đó để giáo huấn học trò thì có ai chịu 

diệt  lý,  rối  luân  thường,  hiện  dáng  vẻ  xấu  xí  trước  gương  sáng  nữa  ư? 

Chỉ vì bậc đại Nho trong cõi đời thường hay bài xích, kẻ tiểu Nho dẫu 

biết là sai mười mươi đi nữa, cũng chỉ đành người ta nói sao ta cũng ừ 

vậy, để khỏi bị mọi người chõ miệng chê bai, khích bác! Nơi trường học 

đã như vậy thì trong gia đình càng không có lý do gì để bàn đến. Rốt 

cuộc  đến  nỗi  những  kẻ  theo  tân  học  hoàn  toàn  vứt  bỏ  nhân  luân,  diệt 

thiên  lý, muốn cho  [con  người]  hoàn toàn  chẳng khác gì  cầm  thú! Mối 

họa ấy chẳng quy vào những kẻ bài xích nhân quả thì còn quy vào ai nữa 

đây?  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Hạ, Lời tựa cho tác phẩm Kỷ 

 Văn Đạt Công Bút Ký Trích Yếu)  



*  Vào  đời  Tùy,  Triệu  Lương  Tướng  ở  Đại  Châu  giàu  nứt  đố  đổ 

vách, có hai đứa con, trưởng tên là Mạnh, thứ tên là Doanh. Doanh mạnh 

mẽ, Mạnh yếu đuối. Lúc sắp mất, Lương Tướng chia tài sản ra làm hai 

phần, Mạnh được phần hơn. Đến khi Lương Tướng mất rồi, Doanh cướp 

đoạt sạch, chỉ để lại cho Mạnh một rẻo vườn, nhà. Mạnh làm thuê kiếm 

sống. Sau đó, Doanh chết đi làm con của Mạnh tên là Hoàn. Mạnh chết 

đi, đầu thai làm cháu của Doanh tên là Tiên. Hoàn lớn lên làm đầy tớ 

cho Tiên, lòng hận Doanh cướp đoạt sản nghiệp. Đúng dịp Tiên muốn đi 

triều bái Ngũ Đài sai Hoàn theo hầu. Vào trong núi, đến chỗ đồng trống 

không người, [Hoàn] rút dao nói: “Ông nội mày đoạt gia nghiệp của tao, 

tao sẽ giết mày!”  Tiên chạy lẹ, Hoàn đuổi theo. Tiên chạy vào  một am 

tranh,  một  vị  lão  tăng  ngăn  họ  lại,  trao  cho  mỗi  người  một  chén  trà 

thuốc.  Uống  xong,  như  mộng  vừa  tỉnh,  biết  rõ  chuyện  trước  kia,  cảm 

thấy hổ thẹn đau xót. 



Lão tăng nói: “Doanh là tiền thân của Hoàn, cướp đoạt sản nghiệp 

của  người  khác  chính  là  tự  vứt  bỏ  sản  nghiệp  của  chính  mình.  Tiên  là 

Mạnh  đầu  thai  trở  lại  để  hưởng  sản  nghiệp  trước  kia.  Lời  cha  vẫn  còn 

đó!” Hai người bèn xuất gia tu đạo tại Ngũ Đài. Hai người này đời trước 

có thiện căn nên được Bồ Tát điểm hóa, được kết quả như thế đó. Nay 

[người  đời]  coi  giết  người  là  vui,  quả  báo  về  sau  sẽ  khó  lòng  tưởng 

tượng được!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Hạ,  Lời  tựa cho bộ 

 Phóng Sanh Trưng Tín Lục của chùa Pháp Vân)  



* Biết nhân quả sẽ xử sự thuận theo thiên lý, ăn nói thuận theo lòng 

người, do đâu mà có chuyện chiến tranh cho được? Nếu khinh rẻ các thứ 

hàng  hóa  của  nước  nhà,  quý  trọng  các  món  hàng  nhập  cảng,  tiền  tài 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  164  

trong cả nước đều bị chở hết ra ngoại quốc, đấy chính là “chẳng noi theo 

thiên lý, chẳng thuận theo lòng người” rất lớn, khiến cho kẻ khác dùng 

tiền  tài  của  chính  ta  để  chế  tạo  súng  ống  đánh  ta!  Do  vậy,  biết  rằng: 

Những kẻ ưa dùng hàng hóa ngoại quốc đều chẳng thể không gánh lấy 

cái tội vời người khác đến đánh ta! Từ nay trở đi, hãy thống thiết sửa đổi 

lỗi trước, học theo Cam Địa104 (Gandhi) chẳng dùng hàng ngoại quốc, thì 

tiền của ít bị thất thoát, đất nước giàu mạnh. Lời lẽ này tựa hồ viễn vông, 

nhưng thật ra quan trọng tột bậc! 



Phải biết: Kẻ hiểu nhân quả khi khởi tâm, làm việc, chỉ sợ mắc phải 

tội  khiên,  ắt  sẽ  sốt  sắng  hành  tám  đức  “hiếu,  đễ,  trung,  tín,  lễ,  nghĩa, 

liêm, sỉ”, suy xét cùng tột tám việc “cách vật, trí tri, chánh tâm, thành ý, 

tu  thân,  tề  gia,  trị  quốc,  bình  thiên  hạ”,  dẫu  là  trùng,  kiến  cũng  chẳng 

dám giết. Kẻ không biết nhân quả tự giết cha mẹ, còn tự khoe công, cực 

lực đề xướng chuyện biến con người thành loài thú, tính làm cho người 

trong  cả  thiên  hạ  trọn  chẳng  khác  gì  cầm  thú  thì  tâm  họ  mới  yên  vui, 

sung sướng!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư trả lời cư 

 sĩ Chiến Đức Khắc - 2)  

3. Giảng giải nguyên do tạo nên kiếp vận  

* Hết thảy chúng sanh đều có Phật tánh, đều sẽ thành Phật. Vì thế, 

đức Phật coi hết thảy chúng sanh đều là Phật, thương họ trái giác hiệp 

trần,  luân  hồi  sáu  nẻo,  trải  kiếp  số  nhiều  như  mảy  trần  không  cách  gì 

thoát lìa được. Do vậy, tùy theo căn cơ lập giáo, đối bệnh cho thuốc, đủ 

mọi phương tiện chỉ dạy, mong sao họ sẽ trái trần hiệp giác, bỏ vọng về 



104 Mohandas Karamchand Gandhi (1869-1948) là một chính trị gia và lãnh đạo tinh 

thần của Ấn Độ, có công hướng dẫn dân Ấn đấu tranh bất bạo động giành độc lập 

cho  Ấn  Độ  từ  tay  Anh  quốc.  Ông  thường  được  gọi  là  Mahatma  Gandhi.  Từng  tốt 

nghiệp Luật Sư, ông đã áp dụng sự đối kháng hòa bình vào cuộc đấu tranh tại Nam 

Phi. Trong vai trò lãnh đạo đảng Quốc Đại Ấn Độ (Indian National Congress), với 

chủ thuyết bất bạo động, ông đã liên kết được mọi phần tử khác biệt chính kiến, tôn 

giáo, giai cấp trong xã hội Ấn Độ để chung sức tranh đấu cho nền độc lập nước nhà. 

Tuy thế, khi Ấn Độ giành được độc lập, do sự bất đồng chính kiến và tranh giành 

quyền lực giữa những phe phái tín đồ Ấn giáo và Hồi giáo, Pakistan đòi tách khỏi Ấn 

Độ. Một tín đồ Ấn Giáo cuồng nhiệt thuộc nhóm  quá khích  Ấn  giáo Mahsabha là 

Nathuram Godse đã ám sát Gandhi vì cho rằng chính ông ta đã nhu nhược nhượng 

bộ trước sự đòi hỏi phân ly của Pakistan. Gandhi từng chống đối hàng nhập cảng của 

Anh,  nên  đã  hướng  dẫn  một  đoàn  người  đi  bộ  ra  tận  biển  khơi  lấy  nước  biển  làm 

muối khi thực dân Anh đánh thuế muối, cũng như tự quay xa, kéo sợi dệt vải lấy để 

khỏi phải dùng vải nhập cảng từ Anh. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  165  

với chân, tiêu trừ Hoặc nghiệp vốn chẳng có, chứng trọn vẹn Phật tánh 

sẵn có mới thôi. Chúng sanh thấy Phật đều là chúng sanh cho nên nghe 

lời Phật, nhìn vào hành vi của Phật, chẳng thể tin nhận ngay, có kẻ cho 

là  huyễn  vọng  chẳng  thật,  [chỉ  nhằm]  gạt  gẫm  kẻ  ngu  tục.  Có  kẻ  cho 

rằng [đạo Phật] phế bỏ luân lý, làm hại chánh đạo. Có kẻ cho rằng càng 

gần  lý,  càng  gây  loạn  lớn  lao  cho  lẽ  chân.  Nhưng  đức  Phật  chẳng  vì 

những điều ấy mà vứt bỏ họ, chỉ đợi khi thời tiết nhân duyên chín muồi 

sẽ ra tay độ thoát. 

Có lắm kẻ vì thoạt đầu chẳng hay biết nên lầm lẫn bài xích, tiếp đó, 

do hiểu biết sâu xa bèn tận lực tu, sau đấy do chân tu nên ngộ chứng. Do 

vậy liễu sanh thoát tử, siêu phàm nhập thánh, rộng để lại ngôn giáo nhằm 

khơi gợi người sau. Do họ đã biết rõ đức Phật lập pháp bao gồm trọn vẹn 

hết thảy các thiện pháp thế gian và xuất thế gian, không những chẳng trái 

nghịch pháp thế gian mà còn hữu ích lớn lao cho pháp thế gian. Luận về 

mặt tu trì thì chẳng bỏ sót điều thiện mảy may nào, nhưng nhất tâm vô 

trụ. Bàn đến đế lý, chẳng lập mảy trần nhưng vạn đức đều tỏ lộ trọn vẹn. 

Vì thế, những người có tri kiến lỗi lạc, có chí hướng đặc biệt, không một 

ai chẳng hướng lòng sùng phụng, để mong tự lập, lập người, tự lợi, lợi 

tha. Cũng có kẻ ăn trộm những nghĩa trọng yếu trong kinh Phật để hoằng 

dương đạo Nho, lại ngược ngạo ra sức bài bác Phật pháp hết sức dữ dội 

hòng ngăn chặn người trong thiên hạ đời sau đừng bước vào Phật pháp. 

Bổn ý của họ chẳng qua là do tri kiến môn tường nặng nề, sợ chẳng ra 

sức ngăn lấp thì mọi người đua nhau theo Phật, cửa Nho do đó sẽ bị lạnh 

lẽo, điêu tàn! 

Họ  chẳng  biết  bậc  thượng  căn  thật  sự  quyết  chẳng  bị  ngăn  chặn, 

nhưng kẻ trung - hạ do họ bài xích nhân quả báo ứng, sanh tử luân hồi, 

sẽ  cho  đó  là  những  điều  đức  Phật  dùng  làm  căn  cứ  để  gạt  gẫm  kẻ  ngu 

tục. Đối  với  những  pháp  đức  Phật  dạy  như  sửa  lỗi  hướng  thiện  và  liễu 

sanh thoát tử v.v… họ chê bai là tự tư, tự lợi, [do tưởng rằng] hễ có điều 

gì để làm lành thì đấy chính là ác, ắt sẽ mong sao không làm gì mới là 

làm lành, [như vậy là đã] trái nghịch ý chỉ “đánh đổ ham muốn xằng bậy 

của  chính  mình,  giảm  bớt  lỗi,  bậc  hạ  thì  học,  bậc  thượng  thì  thấu  đạt” 

của thánh hiền quá lớn, cũng như trái nghịch đạo  “hướng theo [thiên lý] 

 thì lành, trái nghịch thì xấu, xuôi theo thì tốt lành, trái nghịch thì hung 

 hiểm”  của kinh Dịch, kinh Thư, chỉ vận dụng xuông thuật “trọn hết tình 

nghĩa, trọn hết bổn phận, thành ý, chánh tâm” nhằm  yên đời và tạo ra 

phong tục tốt đẹp! 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  166  

Đối với căn bản khiến cho con người không thể nào không trọn hết 

tình nghĩa, trọn hết bổn phận, thành ý, chánh tâm, họ lại hoàn toàn vứt 

bỏ, đem  chuyện  thuộc  về khả  năng  của  thánh  nhân  giao  cho phàm  phu 

thực hành, đến nỗi thiện không có gì để khuyên, ác chẳng có gì để phạt. 

Đến khi gió Âu dần dần thổi sang phương Đông, đủ mọi vở tuồng xấu ác 

như phế bỏ kinh điển, phế bỏ luân thường đều được diễn ra. Cái gốc họa 

quả  thật  là  do  cái  tâm  trộm  cướp  bài  xích  nhân  quả,  báo  ứng,  sanh  tử 

luân hồi và [quan niệm] “có làm gì để làm lành thì đó chính là ác” và “tự 

lợi, lợi tha, liễu sanh thoát tử” là tự tư tự lợi mà ra!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn 

 Sao Tục Biên, quyển Hạ, Lời tựa cho bộ Chánh Tín Lục của cư sĩ La Lưỡng Phong)  



* Ngạn ngữ có câu: “Thiên hạ bổn thái bình, duy nhân tự nhiễu chi”  

(Thiên hạ vốn thái bình, chỉ có con người tự khuấy rối). Người trí dùng 

trí để khuấy, kẻ ngu dùng dục để quậy. Mối họa do lòng dục khuấy nhiễu 

tuy  khốc  liệt, nhưng người ta còn biết  được. Sự khuấy  nhiễu của kẻ  trí 

nếu chẳng phải là bậc tri kiến vượt trội sẽ chẳng thể biết được! Đã chẳng 

biết  là  khuấy  nhiễu,  lại  ngược  ngạo  coi  đó  là  đức.  Đấy  chính  là  cội 

nguồn gây nên đại loạn cho nước ta từ thuở mới có trời đất đến nay! Học 

thuyết gây lầm lạc cho con người thật đáng sợ sâu xa.  (Ấn Quang Pháp Sư 

 Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư trả lời cư sĩ Lý Đức Minh - 1)  

* Hôm qua nhận được thư, biết nỗi thảm do thổ phỉ gây ra tại Xuyên 

Trung,  khôn  ngăn  người  ta  phải  than  dài  sườn  sượt.  Tôi  thường  nói: 

 “Nhân quả là phương tiện lớn lao để thánh nhân trị thiên hạ, để Phật độ 

 chúng sanh”.  Từ đời Tống, họ Trình, họ Châu do đọc kinh Đại Thừa nhà 

Phật, thân cận bậc thiện tri thức Thiền Tông, biết đại khái nghĩa lý  “toàn 

 Sự  chính  là  Lý, hết  thảy  duy  tâm” , liền  chấp  bừa  vào ý  kiến  của  chính 

mình, chấp Lý bỏ Sự để làm ra vẻ chính mình kiến thức cao siêu, quá sợ 

người đời sau biết được [do đâu] họ có được [kiến giải ấy] nên đem lòng 

đen tối báng Phật, nói nhân quả báo ứng, lục đạo luân hồi do đức Phật đã 

dạy  chính  là  căn  cứ  để  lừa  dối  bọn  ngu  phu ngu  phụ tin  thờ  giáo pháp 

của Ngài, chứ thật ra không có chuyện ấy! Con người chết rồi, hình hài 

đã mục nát, thần hồn cũng phiêu tán; dẫu có chém, chặt, xay, giã thì lấy 

gì để làm? Lại nữa, thần hồn đã phiêu tán, lấy ai để thác sanh? Từ đấy 

trở đi, phàm là nhà Nho, hễ kẻ nào hiểu biết cao xa thì ai nấy đều lén lút 

xem kinh Phật, nhưng đều cực lực báng Phật; kẻ hiểu biết thấp kém bèn 

hùa theo người khác dấy lên kiến giải điên đảo, từ sống đến chết chẳng 

được hưởng lợi ích nơi Phật pháp, từ sống đến chết thường tạo nghiệp 

báng Phật. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  167  

Học  thuyết  của  họ  Trình,  họ  Châu  vừa  được  lưu  hành  thì  Nho  gia 

vâng giữ như khuôn vàng thước ngọc, còn chuyện họ Trình, họ Châu trái 

nghịch tiên thánh (thánh nhân Nho giáo) thì cả cõi đời không ai chịu nói 

đến!  Sau  này,  nhà  Nho  nào  nói  ngược  với  Trình,  Châu  sẽ  không  thể 

đứng vững được trong khoảng trời đất. Do vậy, nhà Nho chẳng dám nói 

nhân quả luân hồi, nói ra sẽ bị người ta công kích. Lại muốn sau này lỡ 

ra có thành tựu, muốn được dự vào Hương Hiền Từ (miếu thờ bậc hiền 

tài trong làng) hay trong Văn Miếu, nếu nói đến nhân quả luân hồi thì 

hai  đằng  đều  tuyệt  vọng!  Từ  đấy,  hoàn  toàn  thủ  tiêu  căn  bản  trị  quốc 

bình thiên hạ, cậy xuông vào “chánh tâm thành ý” để trị [thiên hạ]. Phải 

biết:  Nếu  có  nhân  quả  luân  hồi  thì  kẻ  chưa  thể  chánh  tâm  thành  ý  vẫn 

gắng sức làm. Không có nhân quả luân hồi thì chỉ có bậc đại hiền mới có 

thể  chánh  tâm  thành  ý;  còn  những  kẻ  khác  do  không  có  gì  để  sợ  hãi, 

không có gì để mong mỏi, lẽ đâu lại khăng khăng chánh tâm thành ý hay 

sao? 

Trình - Châu đề xướng chánh tâm thành ý là do học được diệu nghĩa 

của  Phật  pháp, nhưng  để  phô  phang  cái  trí  của  chính  mình,  bèn  ngược 

ngạo cực lực chê trách Phật. Như vậy là họ đã chánh tâm thành ý nơi chỗ 

không quan trọng, khẩn yếu, hoàn toàn chẳng mảy  may nào chánh tâm 

thành ý nơi chỗ quan trọng, khẩn yếu lớn lao! Dùng cách ấy để tạo thành 

cái danh cho chính mình, nhưng di hại cho thiên hạ đời sau. Gần đây tai 

họa liên tục xảy ra, dân không lẽ sống, đều là do chất độc của học thuyết 

Tống Nho bộc phát, ông có biết hay chăng?  (Ấn Quang Văn Sao  Tục Biên, 

 quyển Thượng, Thư trả lời cư sĩ Đường Năng Thành)  

* Chất độc của họ Âu, họ Hàn còn nhỏ, chất độc của họ Châu, họ 

Trình mới lớn, vì những nhà Lý Học sau thời Trình - Châu, không một ai 

chẳng xem trộm kinh Phật, nhưng không một ai chẳng cực lực báng bổ 

Phật pháp đến nỗi biến thành mối đại loạn này, đều là vì cái nhìn hạn 

cuộc nơi môn hộ của các vị tiên sinh ấy mà ra!  (Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, 

 quyển Thượng, Thư trả lời cư sĩ Ông Trí Kỳ - 1) 

* Thánh nhân thế gian lẫn thánh nhân xuất thế gian dùng sự lý nhân 

quả để bình trị thiên hạ, độ thoát chúng sanh. Người đời nay đa số chẳng 

cho như vậy là đúng, cứ làm riêng theo cách mới, đến nỗi chuyên chú 

trọng cạnh tranh, xâm đoạt để mong tăng lớn thế lực, mở rộng lãnh thổ 

của  ta,  tàn  sát  lẫn  nhau,  trọn  không  ngưng  dứt.  Nhân  họa  đã  khốc  liệt, 

thiên tai lại giáng xuống. Vận nước nguy ngập, dân không lẽ sống, đều 


vì chẳng coi nhân quả báo ứng là đúng mà ra! Cái gốc họa này vấn vít 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  168  

kết lại đã lâu, nay đã dần dần bộc phát. Nào phải do một hai người tuyên 

truyền  mà  có  thể  vãn  hồi  được  ư?  (Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn  Sao  Tục  Biên, 

 quyển Thượng, Thư trả lời cư sĩ Lưu Nhân Hàng bàn về chuyện hoằng dương nhân 

 quả)  

* Đời loạn tột bậc chẳng kham nói nổi! Xét đến nguồn cội, nguyên 

nhân gần là trong vòng một trăm mười năm gần đây, hết thảy những kẻ 

đọc sách làm quan chỉ biết tập luyện cử nghiệp105, cầu công danh, chẳng 

biết đề xướng nhân quả báo ứng và giáo dục gia đình. Nếu luận đến cái 

nhân xa thì quả thật là do họ Trình, họ Châu đả phá, bài xích nhân quả 

báo ứng và sanh tử luân hồi mà ra! Do trọn chẳng được gia đình khéo 

dạy, lại chẳng biết con người vì sao làm người, lại quen nghe nói “chết 

là diệt mất, trọn chẳng có đời trước, đời sau!” nên vừa gặp gió Âu thổi 

tới, cảm thấy thuyết “phế bỏ lòng hiếu, phế  trừ luân thường, không hổ 

thẹn” ấy tự tại vô ngại lắm, bèn nhất trí tiến hành. [Tạo ra] căn bản gây 

lầm lạc cho con người không thể không quy tội về các vị bên Lý Học. 

Quang nói lời này đích xác tột bậc, biện định tột cùng, chứ chẳng phải 

nói bừa đâu! 

Phương kế lúc này là phải sốt sắng đề xướng nhân quả báo ứng, sanh 

tử, luân hồi và giáo dục trong gia đình, nhưng giáo dục trong gia đình lại 

càng cần phải chú trọng đến nhân quả báo ứng! Hai pháp này duy trì lẫn 

nhau,  mới  có  thể  làm  cho  con  cháu  sau  này  chẳng  đến  nỗi  mấy  chốc 

sống  như  loài  thú!  Nếu  không,  dù  có  giáo  dục  cũng  khó  thể  giữ  cho 

chúng nó chẳng bị xoay chuyển bởi thói tà!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục 

 Biên,  quyển  Thượng,  Thư  trả  lời  ba  vị  cư  sĩ  Tống  Lục  Trạm,  Trữ  Liên  Tịnh,  và 

 Trương Tử Tịnh)  

* Như bọn Hàn, Âu báng Phật, chỉ căn cứ theo những hành vi luân 

thường gần gũi của đạo Nho và lấy lễ nhạc, hình phạt, sự cai trị để luận, 

trọn chẳng dẫn kinh văn nhà Phật để luận. Do vậy, biết những lời chê bai 

của  bọn  họ  đều  là  chưa  thấy  màu  sắc  đã  bàn  luận  mù  quáng.  Họ  Hàn 

(Hàn Dũ) do gặp được thiền sư Đại Điên106, họ Âu (Âu Dương Tu) do 



105 Cử nghiệp là lối học chỉ nhằm mục đích thi đậu ra làm quan, chú trọng luyện tập 

văn chương sao cho phù hợp với yêu cầu làm bài thi như văn sách, chiếu, biểu, thơ, 

phú  v.v…,  chứ  không  chú  trọng  hiểu  biết  ý  nghĩa  giáo  dục  của  thánh  hiền  để  tu 

dưỡng bản thân. 

106  Đại  Điên  Bảo  Thông  (732-824),  người  xứ  Dĩnh  Châu,  họ  Trần,  pháp  hiệu  Bảo 

Thông, tự đặt hiệu là Đại Điên Hòa Thượng. Trong niên hiệu Đại Lịch, Sư theo học 

với ngài Dược Sơn Duy Nghiễm, rồi qua Nam  Nhạc tham  yết ngài Thạch Đầu Hy 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  169  

gặp được đại sư Minh Giáo107 mới hơi biết về Phật, nên chẳng thể hoằng 

dương như họ Trương, họ Chung được! 

Nhưng những ông Châu [Mậu Thúc], Trình, Trương, Châu [Hy] đời 

Tống  là  người  tiếp  nhận  được  đạo  tâm  truyền  của  Khổng  Mạnh  xét  về 

nguồn  gốc  đều  do  học  Phật  mà  được.  Ông  Châu  Mậu  Thúc  người  cực 

thuần hậu, trọn chẳng báng Phật một chữ. Hai ông Trình, họ Trương và 



Thiên, đại ngộ tông chỉ, được nối pháp Tào Khê. Sư dựng Linh Sơn thiền viện tại 

dưới rặng Tây U ở Triều Châu, ra vào thường có cọp đi theo, môn nhân hơn ngàn 

người.  Lúc  ấy,  Đường  Hiến  Tông  thờ  phụng  xá-lợi  trong  cung,  cảm  được  xá-lợi 

phóng  quang,  quần  thần  dâng  biểu  chúc  mừng,  riêng  Hàn  Dũ  lại  dâng  sớ  can  vua 

đừng mê tín đạo Phật, đòi đốt kinh Phật, dẹp chùa, đuổi Tăng về làm dân. Vua tức 

giận, đày Hàn Dũ đi Triều Châu. Tới Triều Châu, nghe danh Đại Điên, Hàn Dũ bèn 

mời tới, giữ lại hơn mười ngày, định dùng lời lẽ đánh bại Sư. Rốt cuộc, Hàn Dũ hết 

sức khâm phục Sư, thường lui tới hỏi đạo, tà kiến báng Phật cũng giảm dần. Sư từng 

tự chép kinh Kim Cang một ngàn năm trăm biến, chép Pháp Hoa, Duy Ma mỗi kinh 

ba mươi bộ. Trước thuật gồm hai bộ Bát Nhã Ba La Mật Đa Tâm Kinh Thích Nghĩa 

và  Kim  Cang  Kinh  Thích  Nghĩa.  Tháp  Sư  được  dựng  bên  chùa.  Cuối  đời  Đường, 

quân giặc phá tháp, thấy xương sọ đã tiêu hết, chỉ còn lưỡi vẫn tươi nhuận như khi 

còn sống, bèn chôn đàng hoàng, gọi là Ế Thiệt Trủng (mồ chôn lưỡi). Đến niên hiệu 

Chí Đạo đời Tống, người trong vùng lại đào lên, chỉ thấy lưỡi vẫn còn, bèn chồng đá 

dựng tháp, đặt tên là Thiệt Kính Tháp (Tháp gương lưỡi). 

107 Minh Giáo Đại Sư chính là ngài Khế Tung (1007-1072), một vị cao tăng thuộc 

tông Vân Môn sống vào đời Tống, quê ở Đàm Tân, Đằng Châu (nay là huyện Đằng 

tỉnh Quảng Tây), tự Trọng Linh, hiệu Tiềm Tử. Sư xuất gia năm bảy tuổi, mười ba 

tuổi  được  thế  phát,  thọ  giới,  mười  chín  tuổi  đi  tham  học  khắp  nơi,  đầu  thường  đội 

tượng Quán Âm, mỗi  ngày trì danh hiệu Quán  Thế Âm  Bồ Tát  mười  vạn câu. Về 

sau, Sư đắc pháp nơi thiền sư Hiểu Tông thuộc tông Tào Động. Sư đọc trọn khắp các 

kinh điển, sách vở, rất giỏi văn chương, thường nhấn mạnh thuyết “Nho - Phật nhất 

trí”. Khi Âu Dương Tu cực lực bài xích đạo Phật, dùng những lời lẽ báng Phật để mê 

hoặc Tống Nhân Tông, Sư soạn Phụ Giáo Biên dâng lên vua, vua đọc xong hết sức 

khâm phục, sai Hàn Kỳ đưa cho Âu Dương Tu coi. Họ Âu kinh ngạc, nói: “Không 

ngờ trong Tăng chúng có được người như thế?” bèn xin Hàn Kỳ cho gặp mặt. Khi 

gặp Sư, Âu Dương Tu cật vấn suốt cả ngày, bị Sư hoàn toàn khuất phục, từ đó không 

báng Phật  nữa. Ngoài  bộ  luận Phụ  Giáo  Biên nổi  tiếng ra, Sư còn trước tác những 

cuốn  Truyền  Pháp  Chánh  Tông  Định  Tổ  Đồ,  Truyền  Pháp  Chánh  Tông  Ký  v.v… 

Những trước tác của Sư được Tống Nhân Tông hết sức ngưỡng mộ, hạ lệnh đưa vào 

Đại Tạng, ban tặng cho Sư ca-sa tía và ban hiệu là Minh Giáo đại sư. Sau khi Sư thị 

tịch tại chùa Linh Ẩn vào năm Hy Ninh thứ năm (1072), môn nhân thâu thập những 

ngữ lục của Sư soạn thành bộ Đàm Tân Văn Tập, 20 quyển 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  170  

họ  Châu108  thì  ngấm  ngầm  khâm  phục,  ngoài  mặt  chống  đối,  họ  lấy 

những ý nghĩa sâu thẳm trong kinh Phật để giải thích kinh điển đạo Nho, 

sợ  người  đời  sau  bảo  những  gì  họ  nói  đều  phát  xuất  từ  kinh  Phật,  bèn 

cực lực báng bổ thật sự, thật lý “nhân quả ba đời, luân hồi sáu nẻo” do 

đức Phật đã nói, cho là Phật bịa chuyện để làm căn cứ gạt gẫm ngu phu, 

ngu phụ tin thờ giáo pháp của Phật, chứ thật sự không hề có chuyện ấy! 

Từ đấy trở đi, phàm là nhà Nho đều chẳng dám nói đến nhân quả, sợ 

bị người khác công kích là dị đoan. Phàm bọn Lý Học đều lén lút xem 

kinh Phật để tự hùng, nhưng đều cực lực báng Phật để tự củng cố [địa vị, 

danh tiếng], đến nỗi càng lúc càng đi xuống, cho nên mới diễn ra thảm 

kịch tai họa liên miên, dân không lẽ sống!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục 

 Biên, quyển Hạ, Lời tựa tu chỉnh Cửu Hoa Sơn Chí)  

* Thánh nhân rủ áo khoanh tay trị thiên hạ, điều cốt yếu chỉ là “vô 

dục”. Vô dục thì không phải chiến đấu, có dục thì phải chiến đấu dài dài 

cho đến khi ta lẫn người đều chết hết, tấm lòng mới chịu nguội lạnh. Nếu 

không,  ắt  sẽ  mong  người  khác  chết  để  riêng  ta  còn  sống,  quyết  chẳng 

nghĩ đến sự thảm khốc của chiến tranh để tạm ngừng.  (Ấn Quang Pháp Sư 

 Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư trả lời cư sĩ Lý Đức Minh - 1)  

* Hiện nay thế đạo nhân tâm chìm đắm đến cùng cực, nói chung là vì 

chẳng nói đến đạo “trọn hết tình nghĩa, tận hết bổn phận” và lý “phước 

thiện,  họa  dâm”.  Đối  với  chuyện  luân  hồi  lục  đạo  và  pháp  Niệm  Phật 

vãng sanh thì càng không có cách gì nghe tới được! Do tâm chẳng chú 

trọng đạo đức, nhân nghĩa, nhân quả, báo ứng, dẫu có nghe cũng chẳng 

thể sanh lòng tin. Bởi những lẽ đó, ươm thành đại kiếp, thiên tai nhân 

họa liên tiếp giáng xuống, cơ duyên giết chóc ngập tràn, dân không lẽ 

sống.  (Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn  Sao  Tục  Biên,  quyển  Hạ,  Duyên  khởi  của  Tịnh 

 Nghiệp Xã chùa Tiên Khánh tại Tam Giang Khẩu, Hàm Giang)  

*  Văn  Sao, nhất  là  đối  với  người  mới  phát  tâm,  là  một  quyển  sách 

chẳng thể không đọc, bởi lẽ ngôn từ nông cạn, gần gũi, tường tận, lại còn 

có nhiều chỗ phát huy sự - lý “sống trong cõi trần học đạo, tu chân trong 

cõi tục”. Do học Phật cho nên căn bản của chí thành, chánh tâm, thành ý, 

tu thân, tề gia, trị quốc, bình thiên hạ đều nắm được! Phật pháp thật tích 

cực, bác ái, kẻ không biết lại ngược ngạo cho là tiêu cực, tự tư, tự lợi, coi 



108  Hai  ông  Trình  là  anh  em  Trình  Di,  Trình  Hạo, Trương  là  Trương  Tải,  Châu  là 

Châu Hy, đều là những nhà sáng lập ra Lý Học. Mậu Thúc là tên tự của Châu Đôn 

Di, cũng là một nhà Lý Học. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  171  

pháp rốt ráo độ người thoát khổ của Phật là pháp ngu xuẩn, mê hoặc kẻ 

ngu tục. Do đó, dần dần tích tập đến nay, trở thành những thảm kịch như 

phế  bỏ kinh điển, phế  bỏ  luân thường v.v…  chẳng nỡ thấy  nghe!  Nếu 

như ai nấy đều biết nhân quả báo ứng, biết chết đi thần thức bất diệt, tùy 

theo tội phước mà thăng - trầm, lẽ nào đến nỗi có tình trạng như vậy?  (Ấn 

 Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư trả lời cư sĩ Trần Dật Hiên)  

*  Nhân  quả  là  phương tiện  lớn  lao để  thánh  nhân thế gian  lẫn  xuất 

thế  gian  bình  trị  thiên  hạ,  độ  thoát  chúng  sanh.  Khổng  Tử  khen  ngợi 

Châu Dịch, vừa mở đầu liền nói:  “Tích thiện chi gia, tất hữu dư khánh. 

 Tích  bất  thiện  chi  gia,  tất  hữu  dư  ương”   (Nhà  tích  thiện  ắt  sự  vui  có 

thừa.  Nhà  tích  điều  chẳng  lành,  ắt  tai  ương  có  thừa).  Cơ  Tử  trần  thuật 

Hồng Phạm, cuối cùng mới nói:  “Hưởng dụng ngũ phước, oai dụng lục 

 cực”  (Thuận theo [lẽ phải] sẽ được năm điều phước, trái nghịch sẽ bị sáu 

điều cực) đấy chính là nghĩa “nhân đời trước, quả đời này” vậy. Nho gia 

trong cõi đời chẳng biết nhân quả, quy hết [mọi chuyện] về sự cai trị của 

vua. Thế nhưng, tánh tình hung bạo, thọ mạng ngắn ngủi, tấm thân bệnh 

tật, nỗi lòng lo sầu, cảnh ngộ nghèo cùng, diện mạo xấu xí, thân thể yếu 

đuối đều do sự cai trị của vua gây ra hay sao? Vu báng sự cai trị của vua, 

trái nghịch tâm pháp của thánh nhân quá sức! 

Đạo  “sửa  mình trị  người”  của thánh nhân  lấy  “sáng tỏ  Minh  Đức” 

(minh  Minh  Đức)  làm  gốc.  Công  phu  bước  đầu  của  việc  làm  sáng  tỏ 

Minh Đức chính là cách vật.  “Vật”  chính là nhân dục tham - sân - si - 

mạn, trừ sạch hết đi thì lương tri sẵn có tự nhiên hiển hiện. Lương tri đã 

hiển hiện thì chẳng thể nào ý không thành, tâm không chánh, thân không 

tu! Kẻ học phải học từ đầu nguồn như vậy mới là thật học. 

Người  căn  tánh  trung  hạ  chẳng  thể  trừ  khử  nhân  dục  (lòng  ham 

muốn của con người) để thành ý, chánh tâm, tu thân thì hãy dùng thật sự, 

thật lý nhân quả ba đời và luân hồi lục đạo để giảng nói cho họ, ắt họ sẽ 

gắng sức làm lành, càng cố ý bỏ ác, dùng  “bốn điều đừng”  của Nhan Tử 

và   “ba  điều  phản  tỉnh”   của  Tăng  Tử  để  làm  gương  báu  cho  suy  nghĩ, 

khởi  niệm,  hành  xử,  sẽ  dần  dần  tự  đạt  đến  chỗ  hết  sạch  nhân  dục,  đạt 

được địa vị làm sáng tỏ Minh Đức. 

Những  nhà  Nho  đời  sau  kỵ  nói  nhân  quả  luân  hồi  là  đã  đánh  mất 

phương tiện thúc bách con người chẳng thể không thành ý, chánh tâm, tu 

thân! Lại còn đặc biệt cao giọng đề xướng để tự khoe bản lãnh cao minh, 

cho “có gì để làm lành thì đấy chính là ác”. Con người chết đi, hình hài 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  172  

đã mục nát, thần hồn cũng phiêu tán, dẫu bị chém - chặt - xay - giã, sẽ 

thực hiện vào đâu? Nhân quả ba đời, luân hồi sáu nẻo chính là lời dối trá 

để phỉnh phờ ngu phu ngu phụ tin phụng giáo pháp nhà Phật. Do những 

lời lẽ  ấy, thiện không  có  gì  để khuyên, ác  không  có  gì để  phạt, dẫu  có 

pháp bình trị cõi đời đi nữa cũng đều thuộc ngoài da, trọn chẳng có căn 

bản! 

Vì thế, đến khi gió Âu dần dần thổi sang phương Đông, tất cả những 

pháp  do  thánh  nhân  Trung  Quốc  lập  ra  đều  bị  bỏ  đi,  học  theo  văn  hóa 

mới của Thái Tây, biến đổi tận gốc càng thêm dữ dội, những tấn tuồng 

xấu  xa  như  phế  kinh  điển,  phế  luân  thường,  phế  hiếu,  không  hổ  thẹn, 

tranh thành, giành đất, tàn sát lẫn nhau đều thấy diễn ra, đạo làm người 

gần như bị diệt mất!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Hạ, Lời tựa 

 cho bộ Đạo Đức Tùng Thư)  

* Quán Thế Âm Bồ Tát thệ nguyện rộng sâu, từ bi rộng lớn; vì thế, 

phân  thân  trong  các  cõi  nhiều  như  số  vi  trần,  tùy  loại  hiện  hình,  tầm 

thanh cứu khổ độ thoát chúng sanh, nhưng đối với thế giới Sa Bà, Ngài 

lại càng nghĩ thương xót trọn khắp, tha thiết, cứu vớt chẳng sót. Huống 

chi trong những năm gần đây, nhân dân hằng ngày gặp cảnh hoạn nạn, 

dù muốn trốn tránh quả thật cũng không có chỗ nào để lánh mình được, 

mà cũng chẳng có cách nào trốn lánh được; bởi lẽ, thế đạo nhân tâm gần 

đây đã bại hoại đến cùng cực! Ngay như đại ân sanh thành, nuôi dạy của 

cha mẹ, vẫn cứ công khai đề xướng bỏ đi lòng hiếu và coi giết hại cha 

mẹ  là  chuyện  đại  nghĩa  diệt  thân!  Người  dân  sống  trong  cõi  đời  này 

chẳng đáng thương ư? 

Do  vậy, phàm  những  ai  có  chánh  tri kiến không  ai  chẳng  nghiên  cứu 

Phật học, tu trì Tịnh nghiệp để cầu thoát lìa đời ác Ngũ Trược này, mau 

được  dự  vào  Liên  Trì  Hải  Hội,  ngõ  hầu  vĩnh  viễn  lìa  mọi  sự  khổ,  chỉ 

hưởng các sự vui. Trong thời thế này, Quán Thế Âm Bồ Tát đặc biệt dấy 

lên lòng đại từ Vô Duyên, vận lòng đại bi Đồng Thể, trong đủ mọi khổ 

nạn, rủ lòng nghĩ nhớ, bảo vệ, che chở. Xưng hồng danh của Ngài gặp 

dữ sẽ hóa lành, gặp nạn lại trở thành điều may mắn, làm sao kể xiết?  (Ấn 

 Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Hạ, Lời  tựa cho bộ Tân Biên Quán Âm 

 Linh Cảm Lục)  

* Địa Tạng Bồ Tát thệ nguyện rộng sâu, tuy đã chứng cùng tột pháp 

tánh từ lâu, nhưng vẫn chẳng trụ Tịch Quang, chẳng chứng Phật quả; do 

lòng đại từ bi tùy loại hiện thân độ thoát hữu tình trọn khắp các cõi nước 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  173  

nhiều như số vi trần. Ngài lại còn thường ở trong chốn u minh nhằm cứu 

bạt chúng sanh tội khổ cực nặng trong địa ngục. Do Bồ Tát xưa kia từng 

phát đại nguyện:  “Chúng sanh độ tận phương chứng Bồ Đề, địa ngục vị 

 không  thệ  bất  thành  Phật”   (Chúng  sanh  độ  hết  mới  chứng  Bồ  Đề;  địa 

ngục  chưa  trống  không,  thề  chẳng  thành  Phật).  Ấy  là  vì  tâm  tánh  của 

chúng  sanh  và  tâm  tánh  của  Phật  chẳng  hai;  do  mê  muội  nên  đối  với 

chân  thường  lầm  sanh  mê  hoặc, khởi tham  -  sân  - si, tạo giết  -  trộm  - 

dâm  đến  nỗi  luân  hồi  trong  lục  đạo,  trọn  chẳng  có  thuở  thoát  ra.  Lúc 

sanh vào trời người thì ít, khi đọa tam đồ lại nhiều! 

Bồ  Tát  riêng  rủ  lòng  từ  mẫn,  nhiều  cách  cứu  vớt,  mong  sao  chúng 

sanh  sẽ  bỏ vọng về với  chân, trừ  mê, được ngộ, để khôi phục  lại  Chân 

Như Phật Tánh sẵn có mới thôi. Ví như bảo châu Ma Ni109 vô giá, rớt 

trong nhà xí, kẻ ngu coi như đồ dơ, chẳng thèm mến tiếc! Người trí biết 

là bảo châu vô giá, vào nhà xí nhặt lấy, gột trừ phân dơ, dùng nước thơm 

gột rửa, treo trên tràng cao, tỏa sáng chiếu trời soi đất, mưa ra khắp đủ 

mọi thứ báu. 

Tâm tánh của chúng sanh cũng giống như vậy, tuy còn mê muội tạo 

nghiệp,  đọa  lạc  trong  ác  đạo,  nhưng  Chân  Như  Phật  Tánh  sẵn  có  vẫn 

trạm tịch thường hằng, bất sanh, bất diệt, trọn chẳng có tướng biến đổi, 

tổn thất. Vì thế, bất luận kẻ nghiệp nặng tội sâu đến đâu, tâm Bồ Tát trọn 

chẳng có một niệm vứt bỏ, đối với chúng sanh khổ sở nhất càng riêng rủ 

lòng thương xót hơn, gấp gáp muốn độ thoát hơn.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn 

 Sao Tục Biên, quyển Hạ, Lời tựa cho Địa Tạng Bồ Tát Bổn Tích Linh Cảm Lục)  



* Dứt lo, quên duyên, nhất tâm lễ tụng, cầu Tam Bảo ngầm rủ lòng 

gia bị khiến cho những kẻ có quyền lực trong các nước diệt dứt ác niệm, 

phát khởi từ tâm. Nếu được cảm ứng, lợi ích ấy lớn lắm. Nếu chẳng thể 

cảm  ứng  nơi  các  nước  thì  cũng sẽ ngầm  kết pháp  duyên  với người  các 

nước, lợi ích ấy cũng chẳng nông cạn đâu!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục 



109 Ma Ni (Mani) gọi đủ là Chân Đà Ma Ni (Cintāmani), còn được phiên âm là Chấn 

Đà Mạt Ni, dịch nghĩa là Như Ý Bảo Châu, Như Ý Châu, hoặc Như Ý Ma Ni, Vô 

Giá Bảo, đều có nghĩa là một viên ngọc quý có thể thỏa mãn mọi ước vọng. Kinh 

luận chép có nhiều loại Ma Ni, chẳng hạn như Đại Tỳ Bà Sa Luận nói có 102 loại 

Ma Ni như Quang Minh Ma Ni, Thanh Thủy Ma Ni, Phương Đẳng Ma Ni, Nguyệt 

Tràng Ma Ni, Diệu Tạng Ma Ni, Đại Đăng Ma Ni v.v… Đại Phương Đẳng Đại Tập 

Kinh nêu tên của bốn mươi bảy loại Ma Ni như Tỳ  Lăng Già  Ma Ni, Phạm Thiên 

Quang  Tràng  Ma  Ni  v.v…  Pháp  tướng  Thiên  Thủ  Thiên  Nhãn  của  đức  Quán  Âm 

cũng cầm hai viên Ma Ni: Nhật Tinh Ma Ni và Nguyệt Tinh Ma Ni. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  174  

 Biên, quyển Hạ, Thư trả lời cư sĩ Lưu Nhân Hàng bàn về chuyện hoằng dương nhân 

 quả)  

4. Dạy những điều trọng yếu trong việc kiêng giết  



* Càn là đại phụ, Khôn là đại mẫu, dân là người ruột thịt của ta, loài 

vật giống như ta110. Đấy chính là chí hướng thường hằng coi con người 

và loài vật bình đẳng như nhau của nhà Nho vậy. Nghiêm cấm đọa thai 

phá trứng để chim, thú, cá, ba ba đều được sống yên vui ( “Điểu thú ngư 

 miết hàm nhược” :  “Nhược”  (若) nghĩa là thuận.  “Hàm nhược”  (咸 若) 

là  đều  được  sống  thuận  lợi  vậy).  Đấy  chính  là  sự  cai  trị  bằng  đức  để 

thắng tàn bạo, trừ giết chóc của bậc thánh vương. Ấy là vì đức lớn của 

trời đất là Sanh, nỗi khổ lớn lao của con người lẫn loài vật chính là Sát. 



Thắng bạo tàn, trừ giết chóc phải từ nhỏ đến lớn. Nhân từ với con 

người, yêu thương loài vật ắt phải từ dễ đến khó. Nếu chẳng hàm dưỡng 

lòng nhân từ, khoan dung từ cội gốc, ắt sẽ trở thành bỏ nhỏ lấy lớn, bỏ 

dễ  lấy  khó  vậy!  Hằng  ngày  làm  chuyện  tàn  sát,  mà  lầm  lạc  mong  mỏi 

nhân từ với con người, yêu thương loài vật sẽ trở thành nói xuông, chắc 

chắn  khó  thể  thật  hành  được  chuyện  ấy!  Vì  sao  nói  vậy?  Trẻ  nhỏ,  kẻ 

bình thường đều có thể thật hành chuyện yêu thương loài vật, hành lâu 

ngày, bụng dạ đầy ắp nhân từ, mai kia có địa vị, nắm quyền cai trị, sẽ có 

thể  che  chở  dân  đen  lớn  lao.  Dẫu  ẩn  cư  trong  một  làng  vẫn  có  thể  lấy 

thân mình đốc thúc mọi người thay đổi phong tục! Như vậy, đạo nhân từ 

với người khác phải được bồi đắp từ lòng yêu thương loài vật thì mới có 

thể  viên  mãn  trọn  khắp,  không  có  điều  tệ  vậy!  Nếu  chẳng  do  lòng  yêu 

thương loài vật thì tuy trong đời này chưa có gì đáng tiếc, nhưng trong 

tương lai ắt sẽ phải lo lắng lớn lao, vì đã gieo cái nhân tàn hại loài vật sẽ 

khó tránh được cái quả luân phiên báo đền [lẫn nhau]! Nguyện người có 

lòng nhân với kẻ khác thường suy nghĩ cẩn thận vậy. 



Chuyện  phóng  sanh  vốn  nhằm  khơi  dậy  thiện  tâm  của  con  người 

trong hiện tại, vị lai, cốt sao họ kiêng giết, ăn chay, khiến cho khắp mọi 

hàm  thức  đều  được  sống  yên  ổn,  đều  hưởng  hết  tuổi  thọ.  Gần  là  dứt 



110  “Vật ngô dữ dã”.  Trong nguyên bản, sau chữ Dữ có chú thích “與,友也” (Dữ, 

hữu  dã:  Dữ  là  bạn  bè).  Chúng  tôi  dịch  câu  này  theo  cách  giải  thích  trong  sách  Tứ 

Thư Giảng Yếu. Trộm nghĩ, “vật ngô dữ dã” là “loài vật là bạn bè của ta” và “loài 

vật  giống  như  ta”  theo  cách  giải  thích  của  Tứ  Thư  Giảng  Yếu  ý  nghĩa  không  khác 

nhau  cho  lắm.  Chúng  tôi  vẫn  giữ  theo  cách  giải  thích  của  Tứ  Thư  Giảng  Yếu  cho 

nhất quán. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  175  

được  cái  nhân  giết  chóc,  xa  là  diệt  được  quả  báo  do  giết  chóc,  nhỏ  là 

khiến cho tâm chúng ta toàn thuần là lòng nhân, lớn là chấm dứt sát kiếp 

cho  toàn  thế  giới.  Chớ  nghĩ  đây  là  chuyện  chẳng  cấp  bách,  rồi  coi 

thường  bỏ qua!  (Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn  Sao  Tục  Biên,  quyển  Hạ,  Bi  ký  thuật 

 công  đức  của  phân  hội  Tô  Châu  Hội  Cứu  Giúp  Loài  Vật  Trung  Quốc  quyên  tặng 

 vĩnh viễn khu vườn ao phóng sinh cho Linh Nham Sơn Tự để làm hạ viện)  



* Chuyện ăn thịt là chuyện kỳ quái nhất, nhưng do quen làm đã lâu, 

chẳng biết là sai, ngược ngạo coi đó là lễ. Vì thế, tế trời đất, cúng giỗ tổ 

tông, phụng dưỡng cha mẹ, đãi đằng khách khứa đều dùng thịt làm vật 

biểu  thị  tấm  lòng  cung  kính.  Thánh  nhân  thế  gian  chẳng  nói  đến  sự  lý 

nhân quả ba  đời, luân  hồi lục đạo, cũng tùy  thuận  tâm  tình  của  thế tục 

mà làm theo, nhưng vẫn ra rả về đạo “thương dân, yêu vật”. Suy từ lòng 

nhân yêu thương loài vật của thánh nhân, đủ biết sự vô nghĩa của việc 

dùng thịt nhằm biểu lộ lòng thành, lòng hiếu thảo, hay lòng cung kính! 



Để  biểu  thị  tấm  lòng  thành,  hiếu  thảo,  cung  kính  của  ta,  hãy  nên 

dùng những món hết sức nhân từ, tươi tắn, thanh tịnh thì mới nên, sao lại 

dùng  những  con  vật  hết  sức  ô  uế  như  heo,  dê,  gà,  vịt,  cá,  tôm  v.v… 

Chúng đang sống sởn sơ lại đem giết chết. Lúc những con vật ấy chết, 

nỗi đau đớn, thảm khốc, lòng oán hận khó thể tuyên nói được. Người có 

lòng nhân sao nỡ giết những con vật ấy để biểu thị tấm lòng của chính 

mình  ư?  Hãy  thử  suy  nghĩ  xem:  Lòng  thành  kính  ấy  có  phải  là  lòng 

thành  kính  thuận  lý  hay  không?  Hay  là  lòng  thành  kính  trái  đức  vậy? 

Người  nhân  cúng  giỗ  tổ  tiên  còn  tìm  thóc  từ  nơi  người  có  lòng  nhân. 

Nay cầu món thịt bị giết, bị chặt mà là thành kính hay sao? 



Do  vậy,  nói:  Sát  sanh  để  tế  trời  đất  chính  là  trái  nghịch  đức  hiếu 

sanh  của  trời  đất,  thiên  thần  địa  kỳ111  há  coi  những  con  vật  ô  uế  ấy  là 

thơm  sạch  mà  hâm  hưởng112  hay  sao?  Phàm  những  kẻ  cúng  tế  chỉ  là 

muốn  mượn  cớ  đó  để  ăn  những  thứ  đồ  cúng  đấy  thôi!  Đối  với  chuyện 

cúng tế tổ tiên, phụng dưỡng cha mẹ, đãi đằng khách khứa, hãy nên nghĩ 

cách có ích cho tổ tông, cha mẹ, khách khứa thì mới hợp lý. Nay dùng 

sát nghiệp cực thảm khốc để biểu thị tấm lòng hết sức thành kính của ta, 

khiến cho tổ tông, cha mẹ, khách khứa đều phải mang lấy cái họa do sự 



111  Thiên  thần  địa  kỳ:  Thần  trên  cõi  trời  gọi  là  “thiên  thần”,  thần  cai  quản  cõi  đất 

được gọi chung là “địa kỳ”. 

112 Hâm hưởng: Quỷ thần hưởng thụ vật cúng bằng cách ngửi mùi thì gọi là “hâm 

hưởng”. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  176  

giết chóc thì tấm lòng thành kính ấy chính là họa hại, chứ chẳng phải là 

thành kính! 



Huống chi hết thảy chúng sanh đều là cha mẹ quá khứ, là chư Phật 

vị lai, chẳng càng ra sức cứu vớt, lại ngược ngạo biểu thị lòng thành kính 

của ta bằng cách ra tay sát hại ư? Kinh Phạm Võng dạy:  “Nếu là Phật tử 

 thì  do  lòng  Từ  hãy  nên  thực  hiện  chuyện  phóng  sanh.  Hết  thảy  người 

 nam  là  cha  ta,  hết  thảy  người  nữ  là  mẹ  ta.  Ta  đời  đời  không  lúc  nào 

 chẳng được họ sanh ra. Vì thế, chúng sanh trong lục đạo đều là cha mẹ 

 ta,  giết  để  ăn  thịt  tức  là  giết  cha  mẹ  ta  vậy”.   Kinh  Lăng  Nghiêm  nói: 

 “Do  con  người  ăn  dê,  dê  chết  thành  người,  người  chết  thành  dê,  chết 

 chết, sống sống, ăn nuốt lẫn nhau, do ác nghiệp cùng sanh đến hết đời vị 

 lai. Ngươi thiếu mạng ta, ta trả nợ ngươi. Do nhân duyên ấy, trải trăm 

 ngàn kiếp thường ở trong sanh tử!”  Phẩm Đoạn Thực Nhục (bỏ ăn thịt) 

của kinh Nhập Lăng Già dạy : “Hết thảy chúng sanh từ vô thủy đến nay 

 luân hồi chẳng ngơi trong sanh tử, không ai chẳng từng là cha mẹ, anh 

 em, con cái, quyến thuộc cho đến bạn bè, người thân ái, tôi tớ, đổi sang 

 kiếp  khác lại  mang  những  thân  cầm  thú  v.v… Sao lại giết  chúng  để ăn 

 thịt?”   



Người đời chỉ biết đời hiện tại, chẳng biết đến quá khứ, vị lai. Vì 

thế, giết thân chúng nó để no ứ bụng ta, coi đó là lẽ đương nhiên. Nếu 

biết đời đời kiếp kiếp phải đền trả lẫn nhau, cũng như ta và những con 

vật ấy là cha mẹ, anh em, quyến thuộc của nhau, sanh ra nhau, là oán gia 

đối đầu của nhau, giết lẫn nhau, đừng nói chẳng dám tự ăn, dù tế lễ trời 

đất, tổ tông, phụng dưỡng cha mẹ, đãi đằng khách khứa cũng chẳng dám 

dùng  thịt!  Bởi  lẽ,  thịt  là  vật  do  tinh  huyết  tạo  thành,  nói  trời  đất  thần 

thánh hưởng những thứ ấy, khác gì vu báng các ngài ăn thịt người! Cúng 

giỗ tổ tiên, phụng dưỡng cha mẹ, đãi đằng khách khứa, nào khác giết tổ 

tông, cha mẹ, khách khứa trong quá khứ để cung phụng tổ tông, cha mẹ, 

khách khứa trong hiện tại, lại còn khiến cho tổ tông, cha mẹ, khách khứa 

[trong hiện tại] bao kiếp phải thường chịu quả báo giết hại ư? 



Chớ nói con người luân hồi thành súc vật là chuyện mờ mịt khó thể 

tra  cứu,  sử  sách  đã  ghi  chép  nhiều  không  thể  kể  xiết!  Ngay  cả  những 

chuyện thấy nghe gần đây cũng chẳng ít gì! Vì thế, đương nhiên phải tin 

tưởng sâu xa, đừng tạo sát nghiệp, do đã tạo sát nghiệp ắt sẽ phải chịu 

sát  báo!  Kinh  dạy:   “Bồ  Tát  sợ  nhân,  chúng  sanh  sợ  quả”.   Sợ  nhân  thì 

chẳng  gây  nhân  giết  chóc,  sẽ  tự  chẳng  có  sát  báo.  Sợ  quả  chỉ  là  uổng 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  177  

công  kinh  sợ,  trọn  chẳng  có  ích  gì!  (Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn  Sao  Tục  Biên, 

 quyển Hạ, Lời tựa [giãi bày ý nghĩa việc] Cúng Tế Tổ Tiên Bằng Cỗ Chay)  



* Hết thảy chúng sanh đều có Phật tánh, đều sẽ thành Phật. Phật xem 

hết thảy chúng sanh đều là Phật, nên kinh Phạm Võng nói:  “Ta là Phật 

 đã thành, các ông là Phật chưa thành. Nếu tin được như vậy, giới phẩm 

 đã  đầy  đủ”,   bởi  lẽ,  tin  chính  mình  là  Phật  chưa  thành  thì  chắc  chắn 

muốn cải ác tu thiện, phát tâm Đại Bồ Đề tự lợi, lợi tha, ngõ hầu đoạn 

sạch Phiền Hoặc, đích thân chứng được Chân Như Phật Tánh sẵn có nơi 

cái tâm này. Tin hết thảy chúng sanh trong sáu đường đều là Phật chưa 

thành, chắc chắn sẽ tận lực khuyên lơn, chỉ bảo, duy trì đồng loại, chắc 

chắn chẳng làm chuyện tranh giành, tàn sát lẫn nhau, chắc chắn sẽ muốn 

kiêng giết, bảo vệ sanh mạng, tạo sự thuận lợi lớn lao cho dị loại, chắc 

chắn sẽ không có cái tâm thảm độc ăn thịt kẻ khác để bồi bổ cho ta. 

Do con người chẳng biết chính mình và hết thảy chúng sanh đều là 

Phật chưa thành nên mới tranh chấp, giết người ngập thành, ngập đồng 

chẳng  tiếc  nuối,  cũng  như  giết  thân  chúng  nó  hòng  thỏa  thích  bụng 

miệng ta. Người đời sát sanh quen thói nên coi thường, sự thể lớn - nhỏ 

gì cũng đều phải giết chóc. Tế thần, cúng giỗ tổ tông, phụng dưỡng cha 

mẹ,  đãi  khách,  không  có  thịt  sẽ  chẳng  thể  thành  lễ  được!  Đem  chuyện 

cực  khổ,  cực  thảm  giáng  xuống  thân  loài  vật,  nhằm  biểu  thị  tấm  lòng 

thành khẩn, hiếu kính của ta. 

Nếu  luận  trên  phương  diện  mê  muội  thì  còn  chấp  nhận  được,  chứ 

luận trên thực tế thì đáng thương quá đỗi! Bởi lẽ, hết thảy chúng sanh từ 

vô thủy đến nay luân hồi trong sáu nẻo, lần lượt làm cha mẹ, anh em, vợ 

con, quyến thuộc, sanh ra lẫn nhau, trở thành oan gia đối đầu của nhau, 

tuần hoàn báo thù, đền đáp, giết hại lẫn nhau. Trong các kinh Đại Thừa, 

đức Phật đã nhiều lượt khuyên răn nhưng ít kẻ thấy nghe. Dẫu được thấy 

nghe, nhưng kẻ tin nhận, vâng làm, lại càng ít hơn nữa! 

Do vậy, Phật dùng lòng Đại Bi, hiện trong dị loại để con người giết 

ăn. Đã giết xong, bèn hiện các tướng lạ ngõ hầu hết thảy mọi người biết 

là do Phật hiện, mong dứt sát kiếp để chúng sanh được yên. Như vỏ sò 

nghêu,  hông  bò,  móng dê,  răng  lợn,  yếm  ba  ba đều  có  [hình  ảnh]  đức 

Phật  ngự  [trong  ấy]  khiến  cho  tai  mắt  con  người  [thấy  nghe]  phải kinh 

sợ,  dứt  cơ  duyên  giết  chóc  trong  cõi  đời,  những  chuyện  như  vậy  được 

ghi  chép  trong  sử  sách  kể  sao  cho  trọn?  Trước  khi  giết  đều  nói  là  loài 

thú, đã giết rồi, mới biết là Phật. Do vậy biết sát sanh chẳng khác gì giết 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  178  

Phật!  Dẫu không phải do đức  Phật hiện  ra, cũng vẫn là  Phật đời vị lai. 

Giết ăn thì tội quá biển cả, núi non, hãy gấp đau đáu răn chừng, ngõ hầu 

được giải thoát. 

Phải  biết:  Con  người  và  loài  vật  tuy  khác,  mang  hình  dạng  có  linh 

tánh hay ngu xuẩn, kẻ ngốc tâm thức tối tăm, loài vật có linh tánh thì trí 

lại  sáng  rỡ:  Ngũ  Luân,  Bát  Đức113  cố  nhiên  chẳng  nhường  con  người, 

lòng thành tha thiết so ra còn sâu đậm hơn con người. Dám cậy ta mạnh, 

giết chúng nó ăn thịt, đến nỗi trong tương lai thường bị kẻ khác ăn! 

Lần xem sử sách, từ xưa đến nay, phàm những ai lợi người lợi vật, 

con cháu nhất định hiền thiện, phát đạt; những kẻ nào hại người hại vật, 

con  cháu  nhất  định  tầm  thường,  kém  cỏi,  diệt  tuyệt.  Vì  thế,  Khổng  Tử 

khen ngợi Châu Dịch rằng:  “Tích thiện chi gia tất hữu dư khánh, tích bất 

 thiện chi gia tất hữu dư ương”  (Nhà tích thiện sự vui có thừa, nhà tích 

điều bất thiện, tai ương có thừa). “Dư khánh, dư ương” chính là những 

thứ  thừa  sót  lại  của  “chánh  khánh,  chánh  ương”.  Chánh  khánh,  chánh 

ương là những gì bản thân người ấy phải thọ trong đời kế tiếp hay trong 

những đời sau nữa do tích thiện hay tích bất thiện, so với dư khánh, dư 

ương  sẽ  còn  hơn  gấp  trăm  ngàn  vạn  ức  lần!  Nếu  con  người  biết  được 

điều này, chắc chắn chẳng chịu vì sung sướng nhỏ nhặt một lúc để rồi 

vĩnh viễn chịu đựng mối họa hại lớn lao đến vô cùng!  (Ấn Quang Pháp Sư 

 Văn Sao Tục Biên, quyển Hạ, Lời tựa cho sách Vật Do Như Thử)  



* Xem khắp cổ kim, thời bình trị thì ít, thời loạn lạc lại nhiều. Dẫu 

cho  thịnh  trị  thì  bất  quá  chỉ  được  một  trăm  mấy  chục  năm  mà  thôi. 

Nguyên  do  vì  đâu?  Ấy  là  do  cái  nghiệp  đời  trước  sát  sanh  ăn  thịt  kết 

thành  và  do  cái  tâm  tự  tư  tự  lợi  trong  đời  này  mà  ra!  Kết  quả  của  sát 

nghiệp chỉ có ăn thịt là dữ dội nhất. Cả một đời người chẳng biết ăn thịt 

mấy trăm ngàn vạn sanh mạng, chỉ mong thỏa thích bụng miệng ta, bất 

kể nỗi thống khổ của chúng! Tuy là cậy mạnh nuốt yếu mặc sức ta làm, 

nhưng chất độc  oán hận  kết lại  trong tám  thức điền, đời đời  kiếp  kiếp 

giết chóc lẫn nhau. Chẳng nhổ bỏ cái gốc ấy, khó chuyển được sát kiếp! 



Huống chi kẻ có trí thức nhưng chẳng biết thật sự thật lý “nhân quả 

ba đời, luân hồi sáu nẻo”, bèn coi chuyện “tự lập, lập người, tự đạt, làm 

cho  người  khác  đạt”  là  viễn  vông,  sai  lầm,  chỉ  muốn  đoạt  hết  của  cải 



113 Ngũ Luân: Năm mối quan hệ trọng yếu giữa người với người: Vua tôi, cha con, 

chồng vợ, anh em, bạn bè. 

Bát đức: Hiếu, đễ, trung, tín, lễ, nghĩa, liêm, sỉ. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  179  

người khác về tay ta. Do vậy, tranh thành, giành đất, dẫu giết người ngập 

thành, ngập đồng vẫn  chẳng đoái  hoài. Ý  họ  muốn  mở  rộng  cương  thổ 

của  ta, tăng lớn  thế  lực  của  ta, để  con  cháu  ta hưởng phước  vĩnh  viễn! 

Họ chẳng biết trời đất lấy hiếu sanh làm đức, đã sống trong khoảng trời 

đất  hiếu  sanh  ghét  giết,  sao  lại  khiến  cho  con  cháu  hưởng  cái  phước 

nghịch trời trái lý đạt được bởi sự giết người vô lượng ấy? Chính họ khi 

một hơi thở ra không hít vào được nữa, sẽ vĩnh viễn đọa trong tam đồ ác 

đạo, sao lại đáng thương như vậy? Con cháu nếu chẳng phải là những 

người bị ta chiếm đoạt [tài sản trong đời trước nay] đến [sanh vào nhà ta] 

thì  sẽ  tuyệt  diệt  đến  hết  sạch,  trọn  chẳng  sót  một  ai!  (Ấn  Quang  Pháp  Sư 

 Văn Sao Tục Biên, quyển Hạ, Lời tựa cho bộ Phóng Sanh Trưng Tín Lục của chùa 

 Pháp Vân)  



*  Phàm  những  loài  có  huyết  khí  đều  có  tri  giác.  Đã  có  tri  giác,  ắt 

tham sống sợ chết, hướng lành, lánh dữ. Chim, thú, côn trùng, rận, rệp, 

không  loài  nào  chẳng  như  vậy.  Nếu  coi  thường,  bắt  giết,  thì  tuy  sức 

chúng nó chẳng thể chống lại, đành không biết làm sao được, nhưng tâm 

chúng nó thù hận quả thật chẳng ngôn ngữ văn tự nào có thể hình dung 

được! Nếu chúng sắp bị giết mà có người mua đem thả, khiến cho chúng 

nó  được  sống,  tâm  chúng  nó  cảm  kích  cũng  lại  chẳng  thể  hình  dung 

được! Dẫu cho chúng nó hiện thời chẳng có sức báo ân, báo oán, nhưng 

cái  duyên  thiện  -  ác  đã  kết  thì hoặc  là  trong đời này, hoặc  trong  tương 

lai,  ắt  sẽ  có  sự  báo  ứng  chẳng  ngờ  được!  Dẫu  chúng  nó  chẳng  thể  báo 

đền ngay lập tức, nhưng thường hành phóng sanh hay thường hành sát 

sanh thì thiên địa quỷ thần đều thường soi xét để giáng phước hay giáng 

họa, chớ coi thường, nghĩ chúng nó yếu ớt rồi khinh khi! 



Người đời chẳng biết nhân quả, coi sát sanh ăn thịt là lẽ chánh đáng, 

là điều nên làm; chẳng biết những tai ương thê thảm như đao binh, giặc 

cướp, lũ lụt, hạn hán, tật dịch v.v… phần nhiều đều do sát sanh ăn thịt 

mà ra! Nếu ý niệm từ bi thật sự tinh thuần, dù ở trong cùng một thời kiếp 

này nhưng mỗi người mỗi thọ quả báo khác biệt.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn 

 Sao, quyển Hạ, Lời tựa cho bản in gộp chung Phóng Sanh Sát Sanh Hiện Báo Lục và 

 các bài văn khuyên kiêng giết phóng sanh)  



* Chuyện phóng sanh vốn là để cảm phát cái tâm kiêng giết, bảo vệ 

sanh  mạng  của  đồng  nhân,  thực  hành  ý  niệm  “bất  nhẫn,  trắc  ẩn”  của 

chính mình mà thôi. Người đời đông đúc, tâm hạnh mỗi người mỗi khác. 

Tuy chẳng thể cảm động toàn bộ mọi người, dầu chỉ cảm động được một 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  180  

người thì suốt một đời kẻ ấy đã bớt giết bao nhiêu sanh mạng, huống chi 

chẳng phải chỉ có một người [bị cảm động mà thôi]! 



Nếu  nói  “cá  nhỏ  bị  cá  lớn  ăn,  dẫu  có  thả  trong  sông  to  cũng  khó 

khỏi sa lưới rập” thì kiểu suy tính này tợ hồ có lý, nhưng thật ra đã ngăn 

trở thiện niệm của người khác, giúp người ta tạo sát nghiệp. Kẻ ấy may 

mắn được làm người, bản thân có lẽ chẳng đến nỗi bị giết chóc nên mới 

nêu ra lý lẽ vô lý đó để tỏ ra mình có trí hòng khuất phục kẻ phóng sanh. 

Nếu kẻ ấy là cá và là các sanh mạng lúc sắp bị giết, chắc chắn sẽ chẳng 

chịu  khởi  lên  thứ  ý  tưởng  ấy,  chỉ  mong  có  người  cứu  mạng  cho  mình, 

chẳng  hề  có  ý  tưởng  “dù  có  được  loài  khác  cứu,  vẫn  sợ  sau  này  lại  bị 

loài vật khác ăn thịt hay bị người khác bắt được”, chỉ nguyện cam tâm bị 

giết để sau này khỏi gặp tai ương nữa! 



Nếu  trong  lúc  ấy  mà  khởi  lên  được  ý  niệm  ấy  thì  vẫn  chưa  đủ  để 

tranh cãi! Huống chi muôn vàn phần là trong lúc ấy chẳng thể nào khởi 

lên được ý niệm ấy! Trong lúc không bị dính dáng đau đớn, lại thốt ra 

lời ấy ngăn trở thiện niệm của người ta, dấy động cơ duyên giết chóc của 

người ta! Nếu kẻ ấy trong đời sau chẳng tự thọ lấy quả báo ấy thì mặt 

trời, mặt trăng sẽ [từ phương Tây] xoay sang phương Đông, trời đất sẽ 

đổi ngôi vậy! Há nên thốt lời xằng bậy ư? 



Cá  lớn  nuốt  cá  nhỏ  cố  nhiên  có  chuyện  ấy,  đã  thả  ra  rồi  bị  bắt  lại 

cũng chẳng thể không có chuyện ấy. Nếu nói cá nhỏ bị cá lớn ăn sạch 

không còn sót gì thì chẳng hề có sự lý ấy! Những con vật được thả đều 

bị  người  ta  bắt  lại  hết,  cũng  chẳng  hề  có  sự  lý  ấy!  Sao  lại  lo  lắng  quá 

đáng như thế? 



Ví như cứu giúp dân chúng bị nạn thì cho [người ta] một manh áo 

hoặc một bữa ăn, họ cũng chẳng đến nỗi phải bị chết ngay. Trong lúc ấy 

bèn  nói:  “Một  manh  áo,  một  bữa  cơm  này  sao  có  thể  no  ấm  suốt  đời 

được? Cho họ có ích lợi chi đâu, chẳng thà để họ chết rét, chết đói thì sẽ 

chẳng  bị  chết  đói,  chết  rét  lâu  dài  ư?”  Lại  như  cường  đạo  cướp  bóc 

người ta, [nếu được] kẻ có sức mạnh chống cự, kẻ ấy (tức nạn nhân) sẽ 

nói: “Nếu ông có thể chống cự suốt cả đời thì tốt lắm, chứ chỉ chống cự 

được  một  chốc,  có  ích  gì  đâu?  Đâm  ra  chẳng  bằng  cứ  mặc  kệ  cho  nó 

cướp sạch hết đi, sau này sẽ chẳng lại bị cướp đoạt nữa thì hay hơn!” hay 

sao? Cha mẹ thường nuôi nấng vỗ về con cái, nhưng mẹ hiền chẳng thể 

nuôi nấng, vỗ về thân đời sau của đứa con, nó sẽ nói: “Chẳng thể nuôi 

nấng, vỗ về, chẳng thà giết đi thì hơn!” hay sao? 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  181  



Quân  tử  tu  đức,  chẳng  vì  điều  thiện  nhỏ  mà  không  làm,  chẳng  vì 

điều ác nhỏ mà làm. Những kẻ cứ mong muôn điều chẳng sai sót một 

điều nào rồi mới chịu thực hành phóng sanh sẽ làm cho người trong cả 

cõi  đời  dẫu  sống  hết  tuổi  thọ  đều  chẳng  thực  hiện  chuyện  kiêng  giết, 

phóng sanh, trong tương lai ắt họ sẽ lâm vào cảnh “muôn người không 

một ai có thể cứu cho mình khỏi chết được!” Buồn thay, đau đớn thay! 

 (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư trả lời cư sĩ Ngu Tăng)  



* Người niệm Phật hãy nên ăn chay trường. Nếu như chưa thể thì 

nên  giữ  Lục  Trai,  hoặc  Thập  Trai  (mồng  8,  14,  15,  23,  29,  30  là  Lục  Trai. 

Thêm vào ngày mồng Một, 18, 24, 28 thì thành Thập Trai. Gặp tháng thiếu thì ăn lên 

trước đó một ngày. Lại còn tháng Giêng, tháng Năm, tháng Chín là ba tháng chay, 

nên  ăn  chay  trường,  làm  các  công  đức).  Từ  giảm  dần  đến  vĩnh  viễn  dứt  ăn 

mặn  thì  mới  hợp lý. Tuy  chưa  dứt  được  ăn  mặn, hãy  nên  mua  thịt làm 

sẵn, đừng sát sanh trong nhà. Do trong nhà thường nguyện cát tường (tốt 

lành, may mắn), nếu hằng ngày sát sanh thì nhà ấy liền trở thành nơi giết 

chóc.  Nơi giết chóc chính  là  chỗ oán quỷ  tụ  hội,  chẳng tốt lành,  [điều 

này]  quan trọng lắm!  Do vậy, phải kiêng sát  sanh trong nhà!  (Ấn  Quang 

 Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Một lá thư gởi khắp)  



* Giữa khoảng trời đất hoàn toàn là một khối nguyên khí thái hòa. 

Vì  thế  mưa  gió  đúng  thời, lúa  thóc  chín  rộ,  các  loài  động  thực  vật  đều 

được sanh trưởng. Nếu con người thấu hiểu, hành theo điều này cố nhiên 

chẳng thẹn đứng chung với trời đất thành ba ngôi, xưng là Tam Tài. Từ 

đấy, sẽ tự bảo vệ, bảo vệ kẻ khác, cốt sao hết thảy hàm thức đều được 

sống  yên  ổn,  cùng  vui  lẽ  thiên  chân.  Đấy  chẳng  phải  là  “kế  thừa  đời 

trước, mở mang đời sau, dùng tiên giác để giác hậu giác, bù đắp cho chỗ 

thiếu  sót  của  trời  đất,  giúp  cho  quyền  sanh  thành,  dưỡng  dục  của  trời 

đất” đó ư?  Nhưng người đời do tham vui sướng bụng miệng, bắt lấy các 

loài vật bơi dưới nước, chạy trên đất, bay trên không để giết ăn, cốt sao 

thỏa thích bụng miệng mình, bảo vệ cái sanh mạng của ta, [như vậy thì] 

muốn cầu giữ gìn mạng sống lại đâm ra gặt phải kết quả trái ngược. Do 

sát  sanh  nên  gây  ảnh  hưởng  lớn  lao  đến  thiên  hòa,  cảm  lấy  lệ  khí  (khí 

hung dữ, độc hại), đến nỗi những thiên tai như lụt lội, hạn hán, ôn dịch, 

sâu rầy v.v… Do kết quả của sát nghiệp, phát sanh những nhân họa (tai 

họa do con người gây ra) như đôi bên chiến tranh. 



Xét đến nguyên do của những tai họa ấy, nói chung là do trong đời 

trước hay đời này đã sát sanh ăn thịt mà ra! Tai họa do ăn thịt cực kỳ 

khốc liệt! Không chỉ gây hại cho đời này mà còn gây lụy đến nhiều kiếp. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  182  

Phàm  những  ai  muốn  tự  bảo  vệ  cuộc  sống  của  chính  mình,  không  thể 

nào không bảo vệ cuộc sống của khắp hết thảy các loài dưới nước, trên 

hư không, trên mặt đất, vậy thay!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao, quyển Hạ, Lời 

 tựa cho bộ Vệ Sinh Tập)  



*  Chữa  bệnh  thì  đối  với  những  căn  bệnh  do  oán  nghiệp  khó  lành, 

hãy nên dạy bệnh nhân xưng niệm thánh hiệu Quán Thế Âm và khuyên 

họ  kiêng  giết,  bảo  vệ  sanh  mạng,  yêu  tiếc  sanh  mạng  loài  vật.  Chẳng 

những bệnh nhân được hưởng sự tốt lành “tiêu nghiệp, khỏi bệnh”, mà y 

đạo của Tử Cần114 cũng sẽ nhờ đấy ngày càng phát đạt. Gần đây Tây Y 

hễ thấy bệnh nhân ăn chay bị bệnh liền thường khuyên họ nên ngã mặn, 

bảo ăn thịt giàu chất bổ, chẳng biết gây trở ngại cho phép dinh dưỡng, lại 

còn kết oán nghiệp nữa!  (Hoằng Hóa Nguyệt San số thứ 9 - Ấn Quang Pháp Sư 

 Văn Sao Tam Biên, quyển 2, Thư trả lời cư sĩ Phương Thánh Chiếu - 8) 



114 Tử Cần là con trai của cư sĩ Phương Thánh Chiếu. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  183  

VII.  Phân  Thiền  Tịnh  giới  hạn  (Phân  định  giới  hạn  giữa  Thiền  và 

Tịnh)  



* Suốt một đời đức Như Lai đã nói vô lượng vô biên pháp môn, 

tìm  lấy  pháp  trực  tiếp,  nhanh  chóng  nhất  thì  không  gì  hơn  được  tham 

Thiền. Nếu là bậc thượng căn, nghe một, ngộ được cả ngàn, sẽ đắc Đại 

Tổng  Trì115, nhưng đấy  vẫn  còn là ngộ chứ chưa phải  là  chứng! Người 

có thể thật sự đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh thì trong đời Mạt quả 

thật chẳng thấy được mấy ai! Những kẻ khác phần nhiều đều là nhận lầm 

tin tức. Cái được gọi là Ngộ đó, phần nhiều đều là “thác ngộ” (lầm lẫn), 

ít có kẻ giải ngộ thật sự! Dẫu thật sự ngộ thì vẫn còn cách xa chuyện liễu 

sanh  tử  nhiều  lắm!  Vì  tuy  được  khai  ngộ,  vẫn  cần  phải  dùng  đủ  mọi 

phương tiện để đối trị phiền não tập khí từ bao kiếp đến nay khiến cho 

hết sạch không còn sót thì mới có thể liễu sanh thoát tử, siêu phàm nhập 

thánh. Nếu phiền não đã đoạn được chừng bao nhiêu đó, nhưng vẫn còn 

mảy  may  chưa  đoạn  hết  thì  vẫn  cứ  sanh  tử  y  như  cũ,  không  thoát  ra 

được! 



Nếu chỉ nghĩ “hiểu được tự tâm chính là đạo”, ngoài ra không tu 

trì gì cả thì sự hiểu lầm ấy chẳng nhỏ đâu! Nếu hiểu biết, [nhưng không 

thấy] có phiền não nào để được cả, thì có thể gọi là “đắc đạo”, người như 

vậy đã có thể chém đứt căn bản sanh tử cho nên có thể liễu sanh thoát tử. 

Nếu  tuy  hiểu  biết,  nhưng  phiền  não  chưa  đoạn  thì  làm  sao  có  thể  liễu 

sanh thoát tử cho được? So với kẻ chẳng nhận biết, tuy người ấy cao trỗi 

hơn nhiều lắm, nhưng sanh tử chẳng liễu thì lại phải thọ sanh, hoặc đâm 

ra mê muội, đáng sợ vô cùng! Đó là nói về người thật sự khai ngộ đấy 

nhé, chứ những kẻ tưởng lầm là ngộ, càng khỏi cần phải nói đến nữa! Ấy 



115 Tổng Trì (Dhāranī), còn dịch là Đà Ra Ni, Năng Trì, Năng Giá (có khả năng ngăn 

che), đều có nghĩa là huệ lực có khả năng gìn giữ, ghi nhớ hết thảy vô lượng Phật 

pháp chẳng quên mất. Hiểu theo nghĩa rộng, Tổng Trì có nghĩa là khả năng ghi nhớ 

không quên mất. Từ một nghĩa, một pháp có thể liên tưởng, nhớ được hết thảy pháp, 

hết thảy nghĩa, không quên mất, không sai sót. Theo Đại Trí Độ Luận, Tổng Trì gồm 

có bốn loại là Văn Trì Đà Ra Ni (năng lực nghe không quên mất), Phân Biệt Tri Đà 

Ra Ni (năng lực phân biệt biết hết thảy tà - chánh, tốt - xấu), Nhập Âm Thanh Đà Ra 

Ni (khả năng nghe hiểu hết thảy mọi ngôn ngữ âm thanh, nhưng không đắm trước, 

sân hận), Tự Nhập Môn Đà Ra Ni (nghe những chú ngữ bí mật liền có thể thông đạt 

Thật Tướng hết thảy các pháp). Du Già Sư Địa Luận lại nêu lên bốn loại khác là Ngữ 

Đà Ra Ni, Chú Đà Ra Ni, Nhẫn Đà Ra Ni và Nghĩa Đà Ra Ni. Do có nhiều loại Tổng 

Trì nên kinh luận thường nói là “vô lượng tổng trì môn”. Đại Tổng Trì là thông đạt 

bốn môn Tổng Trì nói trên. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  184  

là vì pháp Tham Thiền chính là pháp môn cậy vào Tự Lực, cho nên đem 

so với pháp môn Niệm Phật về mặt lợi ích thì thật chẳng khác nào một 

trời, một vực!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư gởi cư 

 sĩ Nguyễn Hòa Khanh)  



*  Ý  nghĩa  “Tịch  -  Chiếu  bất  nhị,  Chân  -  Tục  viên  dung”  thì  phần 

kinh văn tiếp theo đó đã hết sức giảng rành, chỉ rõ, sao ông chẳng suy 

xét nhận hiểu để cầu liễu giải vậy? Nay trước hết tôi giảng rõ ý nghĩa 

của bốn chữ ấy, [ông hiểu rõ rồi] thì sẽ tự như thế chẻ tre, một điều đã 

hiểu rõ thì mọi điều đều rõ. 



Phần trên là nói về cái đạo mà tâm ta sẵn có và pháp sẵn có trong 

tâm ta, vốn là Tịch - Chiếu không hai, Chân - Tục viên dung. Thế nào là 

Tịch? Chính là tâm thể bất sanh bất diệt của ta; hễ có sanh diệt thì chẳng 

gọi là Tịch. Thế nào là Chiếu? Chính là tâm tướng thường nhận biết rõ 

ràng của ta; chẳng thường nhận biết rõ ràng thì chẳng gọi là Chiếu. Thế 

nào  Chân?  Chính  là  tâm  thể  thường  tịch,  thường  chiếu;  vốn  là  chân 

không, vô tướng, một pháp chẳng lập. Thế nào là Tục? Tục có nghĩa là 

giả, tuy nói “một pháp chẳng lập”, nhưng “vạn pháp lại đều có đủ”, vạn 

đức phô bày trọn vẹn (Vạn pháp, vạn đức chính là sự tướng. Do là Sự nên gọi là 

Tục). 



Tịch  chính là  Thể,  Chiếu là tướng trạng và lực  dụng của  Thể.  Ba 

thứ Thể - Tướng - Dụng này vốn là một pháp; có đủ ba nghĩa này nên 

gọi là “Tịch - Chiếu bất nhị”. Chân chính là Lý Tánh. Tục chính là Sự 

Tu. Lý Tánh ấy sẵn đủ đạo Sự Tu. Do Sự Tu ấy mới hiển lộ được đức 

của Lý Tánh (đấy gọi là  “toàn tánh khởi tu, toàn tu nơi tánh” ). Vì thế nói là 

“Chân - Tục viên dung” vậy. 



Tiếp đó, [kinh văn nói]  “ly niệm, ly tình; bất sanh, bất diệt”  nghĩa 

là  “thể tướng, sự lý Tịch - Chiếu, Chân - Tục ấy đều rời khỏi niệm, lìa 

 khỏi tình, chẳng sanh, chẳng diệt”.  Xin hãy đọc kỹ thí dụ tiếp theo đó và 

mấy câu quyết đoán sẽ có thể hiểu rõ được tâm. Nếu vẫn không hiểu thì 

chính là đời trước thiếu tu tập, chỉ nên chí thành, khẩn thiết trì danh hiệu 

Phật, đợi khi nghiệp chướng tiêu rồi, sẽ thấy rõ ràng như nhìn vào ngọn 

lửa sáng, ắt sẽ có buổi nhìn vào mà bật cười.  (Hoằng Hóa Nguyệt San số thứ 

 5  -  Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn  Sao  Tam  Biên,  quyển  2,  Thư  trả  lời  cư  sĩ  Diệp  Sính 

 Thần) 



* Nếu dùng cách tham cứu của nhà Thiền  “người niệm Phật là ai?”  

thì chính là tham Thiền cầu khai ngộ, hoàn toàn đánh mất tông chỉ Tịnh 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  185  

Tông.  Điều  này  quan  hệ  lớn nhất, quan trọng  nhất!  Con người  thường 

hay mạo danh Thiền Tịnh Song Tu, nhưng tận lực chú trọng tham cứu sẽ 

đạt được lợi ích hữu hạn (niệm đến chỗ cùng cực cũng sẽ khai ngộ), đánh mất 

lợi ích vô cùng, vì chẳng chú trọng tín nguyện cầu sanh sẽ chẳng thể cảm 

ứng đạo giao cùng Phật. Dẫu có đích thân thấy được  “người niệm Phật 

 là ai”  cũng khó được Phật tiếp dẫn vãng sanh Tây Phương, vì không có 

cái tâm tín nguyện cầu sanh! Lại chưa đoạn Phiền Hoặc nên chẳng thể 

cậy vào tự lực để liễu sanh thoát tử. Kẻ ưa ăn nói lớn lối đều do chẳng 

biết nghĩa này! 



Pháp môn Tịnh Độ vượt trỗi hết thảy các pháp môn ở chỗ cậy vào 

Phật  lực;  những  pháp  môn  khác  đều  cậy  vào  tự  lực.  Tự  lực  há  có  thể 

sánh cùng Phật lực mà luận ư? Đấy chính là một mấu chốt quan trọng 

nhất trong pháp môn Tịnh Độ!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển 

 Thượng, Thư trả lời cư sĩ Trần Huệ Tân)  



*   “Chỉ  có  đường  tắt  tu  hành”.   Đây  chính  là  giáo  nghĩa,  có  thể 

chiếu theo văn tự để hiểu. “Y theo như cũ đi nhiễu” , đây chính là ý nghĩa 

trong  nhà  Thiền,  phải  có  chỗ  ngộ  thì  mới  biết  triệt  để  được.  Tào  Lỗ 

Xuyên116  tự  cho  là  bậc  đại  thông  gia  thông  Tông  thông  Giáo  còn  hiểu 

lầm ý này. Các hạ muốn tôi giảng ý nghĩa này, đúng là lời hỏi giỡn chơi! 

Các hạ hãy buông xuống hết thảy tri kiến thừa thãi, nhất tâm niệm Phật, 

niệm  cho  đến  khi  tâm  lẫn  Phật  đều  mất  cả  rồi,  sẽ  tự  phát  ra  một  tràng 

cười to, hoàn toàn hiểu rõ. Khi chưa đạt đến, dẫu người khác có giảng 

cho vẫn chẳng biết được! Ví như đã đến điện Hàm Nguyên117, mọi thứ 

trong điện ấy đều biết hết. Nếu vì người chưa đến đấy [mà nói] thì dù có 

nói rõ ràng, vẫn mờ mịt không biết y như cũ. Những câu nói trong nhà 



116 Tào Lỗ Xuyên là một vị cư sĩ sống cùng thời tổ Liên Trì. Khi tác phẩm A Di Đà 

Kinh Sớ Sao của đại sư Liên Trì được phổ biến trong cõi đời, Tào Lỗ Xuyên đôi ba 

phen cật vấn, cho là Tổ phế bỏ Tam Tạng kinh điển, coi căn khí của mọi người đều 

hèn kém như nhau, buộc tất cả mọi người đều phải tu pháp thiển cận, lên án Tổ coi 

thường kinh Hoa Nghiêm, đề cao kinh Di Đà quá đáng, toan dùng pháp môn Tịnh 

Độ chèn ép các tông khác, coi thường chư Phật, chỉ đề cao riêng mình Phật Di Đà 

v.v…  

117 Điện Hàm Nguyên là tiền điện của cung Đại Minh thuộc kinh đô Trường An (nay 

là thành phố Tây An, tỉnh Thiểm Tây) đời nhà Đường. Căn cứ trên phế tích và những 

di vật được khai quật, người ta biết điện này hùng vĩ và tráng lệ hơn điện Thái Hòa 

thuộc Tử Cấm Thành Bắc Kinh đời Minh rất nhiều. Do được dùng chủ yếu để thiết 

đại triều, nên trong điện Hàm Nguyên tập trung mọi thứ quý báu, hoa mỹ nhất của đế 

quốc Đại Đường. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  186  

Thiền đều nhằm dạy người khác tham cứu. Nếu hiểu theo ý nghĩa văn tự 

thì  chẳng  những  không  được  lợi  ích,  mà  còn  có  thể  coi  “hiểu  lầm”  là 

ngộ,  tội  ấy  cực  lớn.  Dẫu  ngộ  thật  sự  nhưng  liễu  sanh  thoát  tử  vẫn  còn 

cách  xa  lắm!  Do  kẻ  ấy  chỉ  cậy  vào  tự  lực,  phải  là  sau  khi  đại  ngộ  rồi, 

phiền  não,  Hoặc  nghiệp  đoạn  sạch  không  còn  sót  gì  thì  mới  liễu  được. 

Nếu không, chẳng do đâu mà liễu được! 



Pháp  môn  Niệm  Phật  nếu  đầy  đủ  lòng  tin  chân  thật,  nguyện  thiết 

tha, niệm Phật cầu sanh Tây Phương thì cậy vào Phật từ lực đới nghiệp 

vãng sanh. Căn tánh của các hạ cũng chỉ có thể học theo cách tu trì của 

hàng  ngu  phu  ngu  phụ.  Nếu  lầm  lẫn  bắt  chước  thân  phận  của  Tào  Lỗ 

Xuyên thì chẳng những liễu sanh tử trọn chẳng có phần mà còn thật sợ 

rằng đọa lạc ba ác đạo ắt đã sẵn phần! Vì sao vậy? Do “chưa được bảo là 

được, do chưa chứng nói là chứng”; do vậy, hoại loạn Phật pháp, khiến 

cho  chúng  sanh  lầm  lạc,  nghi  ngờ.  (Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn  Sao  Tục  Biên, 

 quyển Thượng, Thư trả lời cư sĩ Thôi Đức Chấn  - 2)  



*  Cần  biết  rằng:  Pháp  môn  Tịnh  Độ  lấy  “tín  nguyện  niệm  Phật, 

cầu sanh Tây Phương” làm tông chỉ. Người đời thường nghĩ điều này là 

chuyện tầm thường, không có chi kỳ lạ, bèn coi pháp tham cứu trong nhà 

Thiền  mới  là  thù  thắng,  chú  trọng  nơi  khai  ngộ,  chẳng  chú  trọng  tín 

nguyện cầu sanh. Đặt tên hoa mỹ là Thiền Tịnh Song Tu, nhưng xét tới 

thực chất thì hoàn toàn là không Thiền, không Tịnh Độ! Vì sao nói vậy? 

Do chẳng đạt đến đại triệt đại ngộ thì chẳng gọi là “có Thiền”. Người 

tham Thiền bây giờ ai thật sự đạt đến địa vị đại triệt đại ngộ? Do chú 

trọng vào tham cứu nên đem sự trang nghiêm của y báo, chánh báo Tây 

Phương quy hết vào tự tâm, chẳng có mảy may ý niệm tín nguyện cầu 

sanh. Tuy gọi là niệm Phật nhưng thực chất là trái nghịch đạo niệm Phật! 



Hoặc  nói  ra  vẻ  cao  xa  là  “niệm  Thật  Tướng  Phật”.  Tuy  Thật 

Tướng  là  cái  gốc  của  các  pháp,  nhưng  phàm  phu  nghiệp  chướng  sâu 

nặng  làm  sao  đạt  đến  được?  Ra  vẻ  “quy  Tông”  (quy  kết  mọi  thứ  về 

Thiền) nhưng Thiền cũng không nương tựa được, mà Tịnh cũng không 

nương tựa được luôn! Cậy vào tự lực, dẫu đạt đến địa vị đại triệt đại ngộ, 

nhưng vì chưa đoạn Hoặc nghiệp sẽ chẳng thể liễu sanh tử được! Chưa 

ngộ đến mức đại triệt [đại ngộ] thì khỏi cần phải bàn chi nữa! Cậy vào 

Phật lực, chỉ cần đầy đủ lòng tin chân thành, nguyện thiết tha, niệm Phật 

cầu sanh Tây Phương thì mới [có thể liễu sanh tử] được. Do một  mực 

đem Tây Phương Tịnh Độ, Vô Lượng Thọ, Vô Lượng Quang, mỗi thứ 

đều quy hết vào tự tâm, nhưng tự tâm chỉ là chấp xuông cái danh, chưa 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  187  

chứng được cái thật, [cho nên] đức Phật ở phương Tây do không cảm sẽ 

chẳng  thể  có  ứng,  đức  Phật  nơi  tự  tâm  do  còn  đang  ở  trong  nhân  nên 

không có oai đức! 



Những  kẻ  ham  cao  chuộng  xa  trong  cõi  đời  thường  đều  hay  trở 

thành biến khéo thành vụng, cầu thăng hóa đọa, nhưng kẻ tri thức muốn 

được người khác ca ngợi mình là viên dung, vẫn trọn chẳng chịu nói như 

vậy, đến nỗi đức Như Lai do tâm đại từ bi muốn làm cho hết thảy chúng 

sanh liễu sanh tử ngay trong đời này, nhưng họ vẫn cứ y như cũ chẳng 

thể liễu được! 



Đời này đã chẳng thể liễu, tương lai may ra có thể liễu, nhưng vẫn 

phải luân hồi trong lục đạo còn nhiều hơn số lượng từ trần sa kiếp này 

sang trần sa kiếp khác. Nếu thật sự hiểu được sự lợi  - hại này, lại lắng 

lòng xem các kinh sách Tịnh Độ, mới biết một pháp Niệm Phật cầu sanh 

Tây Phương này không gì lớn lao ra ngoài được, mười phương ba đời 

hết thảy chư Phật trên thành Phật đạo, dưới hóa độ chúng sanh không vị 

nào chẳng nhờ vào pháp này để thành tựu lúc khởi đầu, thành tựu khi kết 

thúc!  (Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn  Sao  Tục  Biên,  quyển  Thượng,  Thư  trả  lời  cư  sĩ 

 Trương Thuần Nhất)  

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  188  

VIII. Hiển chánh, biện ngộ (Nêu rõ những điều chánh đáng, biện định 

những điểm sai lầm)  



* Phật - Pháp - Tăng Tam Bảo là đèn đuốc cho đêm dài vô minh, là 

thuyền  bè  trong  biển  khổ  sanh  tử,  không  riêng  gì  người  có  chí  mong 

đoạn Hoặc chứng Chân liễu sanh thoát tử phải nên nương tựa, mà ngay 

cả  những  ai  chuyên  tâm  nơi  “minh  đức,  thân  dân,  trị  quốc,  an  bang” 

cũng phải lấy việc “sáng tỏ diệu lý tâm tánh, nêu rõ sự thực nhân quả” 

làm một trợ duyên lớn lao cho việc xoay chuyển lòng người, phụ trợ nền 

bình trị của nước nhà vậy. 



Vì thế, xưa kia, những bậc lập đại công, dựng đại nghiệp, lòng trung 

lòa nhật nguyệt, hạo khí lấp trời đất, phần nhiều do học Phật đắc lực mà 

ra, không ai chẳng dốc sức nơi trang nghiêm tượng Phật, lưu thông kinh 

Phật, hộ trì Tăng chúng tu hành, mong cho hết thảy nhân dân đều cùng 

do  Trụ  Trì  Tam  Bảo118  mà  ngộ  nhập  Nhất  Thể  Tam  Bảo119,  đích  thân 

chứng được Chân Như Phật Tánh sẵn có nơi tâm này.  (Ấn Quang Pháp Sư 

 Văn Sao Tục Biên, quyển Hạ, Bi ký ghi công đức xây dựng lầu Tàng Kinh chùa Đại 

 Phật Lăng Vân thuộc huyện Lạc Sơn, tỉnh Tứ Xuyên)  



* Đại Tạng Kinh chính là huệ mạng của Như Lai, là mắt cho trời 

người, là đuốc trí trong đêm dài vô minh, là thuyền Từ trong biển khổ 

sanh tử, là nguồn pháp để bậc tiên giác giác ngộ kẻ hậu giác, là gốc của 



118 Trụ Trì Tam Bảo là một trong ba loại Tam Bảo, hiện diện trong thế gian để duy 

trì Phật pháp, gồm tượng Phật, hình Phật là Phật Bảo, kinh sách là Pháp Bảo, Tăng 

chúng xuất gia là Tăng Bảo. 

119 Nhất Thể Tam Bảo, còn gọi là Đồng Thể Tam Bảo, Đồng Tướng Tam Bảo. Tuy 

phân thành ba ngôi, nhưng vốn cùng một thể nên gọi là Nhất Thể. Nếu giải thích chi 

tiết hơn thì:  

1) Luận trên mặt Sự, Phật thể mang ý nghĩa giác chiếu là Phật Bảo. Phật đức mang 

tác dụng làm khuôn mẫu (quỹ pháp) nên là Pháp Bảo, đã dứt hết những sự tranh cãi, 

trái nghịch nên là Tăng Bảo. Ba nghĩa này tuy khác, nhưng xét về mặt bản thể của 

mỗi  đức  lại  chẳng  khác  nên  gọi  là  Nhất  Thể.  Đây  là  giáo  nghĩa  được  tuyên  dương 

bởi các bộ luận Thành Thật, A Tỳ Đàm cũng như các kinh luận Đại Thừa. 

2)  Luận  trên  phương  diện  phá  tướng  và  “bản  thể  vốn  là  không”  thì  Sự  tuy  có  sai 

khác, nhưng Thể đều không, nên gọi là Nhất Thể. Giáo nghĩa này chỉ hạn cuộc trong 

giáo pháp Đại Thừa. 

3)  Luận trên thực tế, tuy Tam  Bảo khác biệt  nhưng đều lấy thực tánh làm  Thể  nên 

gọi là Nhất Thể. Đây cũng là một giáo nghĩa chuyên biệt của Đại Thừa. Hoa Nghiêm 

Kinh Khổng Mục Chương, quyển hai, giảng:  “Đồng Tướng Tam Bảo nghĩa là đồng 

 một  pháp  tánh  Chân  Như,  có  ba  nghĩa  khác  biệt  là  giác  nghĩa,  quỹ  pháp  nghĩa 

 (khuôn phép), hòa hợp nghĩa, nên gọi là Tam Bảo”. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  189  

đạo thế gian lẫn xuất thế gian. Nếu không phải đời trước đã trồng thiện 

căn, dù trải cả kiếp còn chưa được nghe tới danh tự, huống là được đích 

thân thừa sự, cúng dường, thọ trì, đọc tụng, nương theo đó mà tu tập cho 

đến khi được viên chứng ư? 



Pháp được nói trong Đại Tạng chính là pháp sẵn có trong cái tâm 

của mười pháp giới, chúng sanh, Phật, phàm, thánh, nơi Phật chẳng tăng, 

nơi  chúng  sanh  chẳng  giảm,  Phật  do  rốt  ráo  chứng  nên  thường  hưởng 

pháp lạc Thường - Lạc - Ngã - Tịnh. Chúng sanh vì chưa ngộ nên ngược 

ngạo  nương  theo  sức  của  diệu  tâm  này  để  trái  giác  hiệp  trần,  mê  chân 

đuổi  theo  vọng,  khởi  tham  -  sân  -  si,  tạo  giết  -  trộm  -  dâm,  vĩnh  viễn 

ngụp  lặn  trong tam  đồ lục đạo,  trọn  chẳng  có  thuở  thoát  ra. Tam  thừa 

thánh nhân tuy có ngộ chứng, nhưng chưa đạt đến  mức rốt ráo; vì thế, 

vẫn chưa thể thụ dụng hoàn toàn! 



Đức  Đại  Giác  Thế  Tôn  thương  xót,  thị  hiện  sanh  trong  thế  gian, 

thành Đẳng Chánh Giác, tùy cơ lập giáo, đối bệnh cho thuốc, để họ theo 

đường về nhà, trọn chẳng lập ra khuôn khổ nào khác. Với hàng đại căn 

(căn cơ Đại Thừa) bèn nói thẳng đại pháp Nhất Thừa, khiến họ nhanh 

chóng chứng được Vô Sanh, với tiểu căn (căn cơ Tiểu Thừa) bèn trước 

hết dạy nương theo [những pháp môn] Quyền - Tiệm để tu trì hòng vun 

bồi nền tảng bước vào Đại Thừa, cuối cùng cho họ được nhận lãnh gia 

nghiệp, tiếp nối hưng thịnh dòng giống nhà Phật. Lời Phật dạy trong cả 

một đời được chia thành năm thời: 



1.  Thời  Hoa  Nghiêm:  Chỉ  nói  đại  pháp  viên  đốn  nằm  ngoài  các 

giới120. Trời, người, Nhị Thừa đều chẳng phải là pháp khí của thời này. 



2.  Thời  A  Hàm:  Nói  pháp  Tứ  Đế,  Thập  Nhị  Nhân  Duyên,  Quyền, 

Tiệm, khiến cho họ vào trong hóa thành121. 



120 Giới ở đây là pháp giới. Giáo pháp của kinh Hoa Nghiêm đã vượt ra ngoài mười 

pháp giới nên gọi là  “nằm ngoài các giới”. 

121 Hóa thành: Cái thành được biến hóa ra. Đây là một thí dụ được nói trong phẩm 

Hóa  Thành  Dụ  của  kinh  Pháp  Hoa:  Một  người  dẫn  đường  (đạo  sư)  dẫn  mọi  người 

đến chỗ có kho báu (bảo sở), đường xa gian nan, nguy hiểm, mọi người ngã lòng, 

muốn quay về, người dẫn đường bèn dùng thần thông hóa ra một cái thành lớn lao, 

tốt  đẹp  để  mọi  người  vào  đó,  nghỉ  ngơi,  hồi  phục  sức  khỏe  rồi  mới  bảo  cho  mọi 

người  biết  đấy chỉ là hóa thành, chỗ có kho báu rất  gần, hãy mạnh mẽ lên đường. 

Cũng vậy, các quả vị thuộc Tiểu Thừa giống như hóa thành do Phật phương tiện bày 

ra để người tu chứng đắc hòng làm cơ sở tấn tu đạo Nhất Thừa. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  190  



3. Thời Phương Đẳng: Bàn trọn tứ giáo122 thích hợp khắp ba căn. 



4. Thời Bát Nhã: Dùng diệu trí Bát Nhã để trừ sạch tình kiến123 của 

phàm lẫn thánh. 



5. Thời Pháp Hoa - Niết Bàn: Khai Quyền hiển Thật, khai Tích hiển 

Bổn124, thọ ký trọn khắp ba căn để họ cùng được nhận lãnh của báu trong 

nhà sẵn có. Niết Bàn  “phù luật đàm thường”  125, là giáo huấn tối hậu để 

ba nghiệp thân - khẩu - ý đều cùng thanh tịnh như Phật, Tam Học Giới - 

Định - Huệ cùng được viên mãn như Phật. 



Tổng hợp những pháp được nói thì có năm tông, tức là Luật, Giáo, 

Thiền, Mật và Tịnh. Năm tông này tuy tên gọi sai khác, nhưng lý thể là 

một. Hãy nên chuyên chú vào một môn, nhưng chớ nên sai lệch bỏ phế 

các  môn  khác.  Như do  bốn  cửa vào được  một  thành, như  do  bốn  mùa 

hợp thành một năm, [những tông ấy] mang công năng duy trì lẫn nhau, 

phụ trợ lẫn nhau, nếu chẳng phải là kẻ thấu hiểu sâu xa nguồn pháp sẽ 

chẳng thể nào biết được! 



122 Tứ Giáo: Bốn loại lớn trong cách phân chia giáo pháp theo tông Thiên Thai, tức 

Tạng, Thông, Biệt, Viên. 

123 Tình là những cảm xúc, ý niệm chấp trước, phân biệt, yêu - ghét, lợi - hại v.v… 

của chúng sanh, đôi khi còn gọi là “tình thức”. Tình kiến là những sự hiểu biết, nhận 

định dựa theo những cảm xúc, ý nghĩ, ý niệm phân biệt chấp trước ấy. 

124 Khai Quyền hiển Thật: Chỉ ra những pháp đã lập trước kia là quyền biến, chưa 

thật sự là Nhất Thừa, dạy rõ pháp Nhất Thừa  “hết thảy chúng sanh đều có Phật tánh, 

 đều có khả năng thành Phật, không có ba thừa, ba thừa chỉ là giả lập tùy theo căn 

 cơ để cuối cùng dẫn dắt chúng sanh về một Phật thừa” . Khai Tích hiển Bổn: Chỉ rõ 

đâu là những sự thị hiện, chỉ rõ sự thật nơi quả địa. Chẳng hạn, Phật Thích Ca thị 

hiện  thành  tám  tướng  thành  đạo  trong  cõi  Sa  Bà,  thọ  mạng  tám  mươi  năm,  nhằm 

khích lệ chúng sanh căn cơ hạ liệt tấn tu, hướng về Phật quả, đó là Tích. Theo như 

phẩm  Thọ  Lượng  đã  dạy:  Đức  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  đã  thành  Phật  từ  rất  lâu,  thị 

hiện thành Phật trong các thế giới khác, trong mỗi cõi thị hiện dưới danh hiệu khác, 

thọ mạng khác biệt,  dùng những Phật  sự  khác biệt  để  thành tựu  chúng sanh. Đó là 

Bổn. 

125  “Phù luật đàm thường” , còn gọi là  “phù luật thuyết thường”  là một dụng ngữ 

của tông Thiên Thai nhằm mô tả giáo thuyết của kinh Niết Bàn. Theo đó, đức Phật 

thương  xót  kẻ  độn  căn  đời  Mạt  dễ  khởi  lên  tri  kiến  đoạn  diệt,  hủy  phá  giới  pháp, 

quên  mất  giáo  thừa,  cho  Như  Lai  là  vô  thường,  ham  thích  đọc  tụng  sách  vở,  kinh 

điển của ngoại đạo, nên đánh mất cả giáo pháp lẫn giới luật. Vì thế, trong kinh Niết 

Bàn, đức Phật giảng giải cặn kẽ giới luật để phù trợ giới môn (phù luật), cũng như 

nói đến lý Phật tánh thường trụ (đàm thường) nhằm phụ trợ giáo thừa. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  191  



Trong  ấy,  Luật  là  nền  tảng  ban  đầu  để  nhập  đạo;  dù  đạt  đến  viên 

mãn Bồ Đề vẫn phải nương tựa vào đó. Tịnh là pháp môn phổ độ, dẫu 

cho đã chứng Đẳng Giác vẫn phải nên hướng lòng về. Chúng sanh đời 

Mạt nếu không do pháp này sẽ chẳng độ được ! Bậc trí của các tông hãy 

gấp nên gìn giữ. Nếu không, tất cả tu trì chỉ trở thành cái nhân lành để 

thành quả Phật trong  đời  vị lai, muốn  ngay  trong  đời này  hễ  siêu thoát 

liền vào thẳng địa vị Như Lai, e rằng chẳng phải dễ dàng đâu!  (Ấn Quang 

 Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Hạ, Lời tựa cho Đại Tạng Kinh bản Tích Sa126 đời 

 Tống được in theo lối ảnh ấn127)  



* Người đời chưa đọc kinh Phật, chẳng biết Phật suy tính sâu xa để 

hóa độ chúng sanh, thấy bọn Hàn - Âu - Trình - Châu báng Phật, liền tự 

mình gánh lấy trách nhiệm “đề cao điều chánh, quở trách thói tà”, người 

ta nói sao mình cũng bảo vậy, thốt lời khinh miệt, phỉ báng cho sướng 

miệng, chẳng biết bọn Hàn - Âu hoàn toàn chưa từng đọc kinh Phật. [Lý 

luận  về]  đạo  Phật  của  họ  Hàn  vốn  chỉ  có  hai  chữ  Tịch  Diệt  là  từ  ngữ 

trong Phật pháp, còn những từ ngữ khác đều là lời lẽ của Lão Tử, Trang 

Tử. Về sau, do thiền sư Đại Điên khơi gợi, hướng dẫn, [Hàn Dũ]  mới 

không báng Phật nữa. 



Họ Âu chỉ đề cao họ Hàn, căn cứ để ông ta báng Phật là “do sự cai 

trị của nhà vua đã suy vi, đạo nhân nghĩa không ai đề xướng, nên Phật 



126 Tích Sa Bản hay còn gọi là Tích Sa Tạng, gọi đầy đủ là Tích Sa Diên Thánh Viện 

Bản, là một trong năm loại bản in Đại Tạng Kinh thuộc đời Tống (Đại Tạng Kinh 

được tập thành và tu chỉnh trong nhiều đời. Hiện thời, tuy bản Càn Long Đại Tạng 

Kinh được coi là bản hoàn chỉnh nhất của Đại Tạng Kinh Trung Hoa, nhưng đa phần 

các bản in Đại Tạng Kinh đều căn cứ vào bản đời Tống. Ngay cả Đại Chánh Tân Tu 

Đại Tạng Kinh - bản được coi là tiêu chuẩn của Đại Tạng Kinh Hán truyền hiện thời 

- cũng chủ yếu dựa vào bản đời Tống). Vào Đoan Bình nguyên niên (1234) đời Tống 

Lý Tông nhà Nam Tống, có thuyết nói là vào năm Bảo Khánh thứ nhất (1225), Triệu 

An Quốc, Pháp Âm, Hoằng Đạo v.v… đứng ra quyên mộ, khắc in Đại Tạng Kinh tại 

chùa Diên Thánh Viện ở phủ Bình Giang (thuộc Ngô huyện, tỉnh Giang Tô). Diên 

Thánh  Viện  về  sau  đổi  tên  thành  Tích  Sa  Thiền Viện,  nên  bản  in  này  được  gọi  là 

Tích Sa Tạng hay Tích Sa Bản. Cho mãi đến năm Chí Trị thứ hai (1322) đời Nguyên 

Anh Tông mới in xong, gồm 1.532 bản kinh, được chia thành 6.362 quyển. 

127 Ảnh Ấn: Không rõ đây là kỹ thuật in như thế nào. Thông thường, chữ Ảnh Ấn 

dùng để dịch nghĩa chữ photocopy, nhưng mãi đến năm 1948, máy photocopy mới 

được sáng chế bởi Haloid Corporation dựa trên phát minh của Chester Carlson. Do 

vậy, Ảnh Ấn không thể là kỹ thuật photocopy như hiện thời. Từ điển Từ Hải chỉ giải 

thích sơ  lược:   “Ảnh  ấn: Phương pháp in  bằng cách chụp hình  nguyên bản để chế 

 bản in”. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  192  

thừa cơ xâm nhập”. Nếu như ông ta hiểu biết đạo giúp đời độ sanh do 

đức  Phật  tùy  thuận  cơ  nghi  [mà  lập]  như  đã  nói  trong  phần  trước,  ắt 

chẳng  đến  nỗi  coi  Phật  là  họa  hoạn  của  Trung  Quốc  để  rồi  muốn  xua 

quét đi. Họ Âu đề xướng như thế, kẻ học [đạo Nho] coi họ Âu như tông 

sư, đều bắt chước bài bác Phật giống như vậy. 



Đại  sư  Minh  Giáo  muốn  cứu  vãn  thói  tệ  ấy,  soạn  Phụ  Giáo  Biên 

dâng lên hoàng đế [Tống] Nhân Tông. Nhân Tông đưa cho Hàn Ngụy 

Công128  xem,  ông  Hàn  đưa  cho  họ  Âu  xem,  họ  Âu  kinh  ngạc  nói: 

“Chẳng ngờ trong Tăng chúng lại có người như vậy? Sáng mai sẽ gặp 

mặt  một phen!” Ngày hôm sau, ông Hàn đưa Minh Giáo đến gặp, bàn 

luận thông suốt trọn một ngày, từ đấy [họ Âu] chẳng còn báng Phật nữa. 

Hàng  môn  hạ  [của  Âu  Dương  Tu]  tiếp  nhận  giáo  huấn  của  ngài  Minh 

Giáo, đa số đều cực lực học Phật. 



Họ Trình, họ Châu đọc kinh Đại Thừa nhà Phật, thân cận thiện tri 

thức  Thiền  Tông,  biết  được  những  nghĩa  “toàn  Sự  chính  là  Lý”  trong 

kinh  và  “pháp  gì,  chuyện  gì  cũng  quy  về  tự  tâm”  của  Tông  môn,  liền 

tưởng mình đã lãnh hội lớn lao, chứ thật ra chưa hề đọc trọn các kinh 

Đại Thừa, Tiểu Thừa và thân cận tri thức các tông, bèn chấp Lý phế Sự, 

bác không nhân quả, bảo đức Phật nói ra nhân quả ba đời, luân hồi sáu 

đường để làm căn cứ gạt gẫm ngu phu ngu phụ sùng phụng giáo pháp 

của Ngài, chứ thật ra chẳng có chuyện ấy. Lại còn nói: “Con người chết 

đi, hình hài đã mục nát thì thần hồn cũng phiêu tán, dẫu có chém - chặt - 

xay - giã sẽ thi thố vào đâu? Thần hồn đã phiêu tán, lấy ai để thác sanh?” 

Do vậy, kẻ ác mặc lòng tạo nghiệp, người lành cũng khó gắng sức [làm 

lành].  (Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn  Sao  Tục  Biên,  quyển  Hạ,  Duyên  khởi  của  Phước 

 Châu Phật Học Đồ Thư Quán)  



* Ngài Huyền Trang sanh vào năm Giáp Tý, tức năm Nhân Thọ thứ 

tư (604) đời Tùy Văn Đế. Anh Ngài là Tiệp pháp sư cho Ngài đi xuất 

gia, sống tại chùa Tịnh Độ ở Lạc Dương. Năm 15 tuổi, do nhà Tùy sụp 

đổ, Sư bèn đến Trường An, khi ấy nhà Đường mới thành lập, vẫn còn 

nhiều  chuyện  chưa  thể  giải  quyết  xong,  chưa  rảnh  rỗi  để  hoằng  pháp 



128 Hàn Ngụy Công chính  là Hàn Kỳ  (1008-1075), tự Trĩ Khuê, quê ở An Dương, 

Tương Châu (tỉnh Hà Nam), là một văn quan đời Tống, cùng với Phạm Trọng Yêm 

là những văn quan thống lãnh quân phòng ngự biên giới phía Tây, chuyên kháng cự 

quân Tây Hạ xâm lăng Đại Tống. Về sau, họ Hàn làm Tể Tướng vào năm Gia Hựu 

thứ ba (1058), rồi được Tống Anh Tông phong cho tước Ngụy Quốc Công. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  193  

được.  Ngài  cùng  với  anh qua  Thành  Đô cầu học,  chẳng  bao  lâu,  tiếng 

tăm lan xa. 



Năm Vũ Đức thứ năm (622), Sư thọ giới Cụ Túc ở Thành Đô. Sư 

tính lên kinh đô để mong nghe được những điều chưa từng nghe. Bị anh 

giữ  lại,  Sư  bèn  lén  ra  đi,  theo  đường  Tam  Hiệp  đến  Hán  Dương,  tới 

Tương Châu, theo đuổi chuyện cầu học, hoằng pháp. Sau đó đến Trường 

An, muốn theo gót các vị Pháp Hiển, Trí Nghiêm, bèn kết bạn, dâng sớ 

xin qua Tây Vực để cầu những kinh chưa có [tại Trung Hoa]. Thuở ấy, 

cõi đời mới thái bình, Trung Hoa và ngoại quốc còn chưa qua lại, nên 

vua hạ chỉ không chuẩn tấu. 



Mọi người đều ngã lòng, riêng Sư chẳng khuất phục, vào tháng Tám 

năm Trinh Quán thứ ba (629) bèn lén ra đi, suốt cả mười bảy năm mới 

trở  về  Trung  Quốc.  Đến  Vu  Điền129,  Sư  liền  sai  người  dâng  biểu  lên 

Đường Thái Tông. Thái Tông ưu ái xuống chiếu đáp lời, lại còn hạ lệnh 



129 Vu Điền (Kustana, Khotan), còn có tên là Hòa Điền, là một vương quốc cổ thuộc 

Tây  Vực,  thuộc  vùng  trũng  (bồn  địa)  Tarim,  nằm  trong  miền  Tây  xứ  Tân  Cương 

ngày nay, có quan hệ rất lớn đối với Phật giáo Đại Thừa. Kustana có nghĩa là Địa 

Nhũ (sữa đất). Trung Hoa đã biết đến xứ này từ thời Tây Hán. Đời Hán Minh Đế, 

năm Vĩnh Bình 16 (73), Ban Siêu từng đem quân tấn công Vu Điền, vua Vu Điền 

chấp nhận trở thành chư hầu nhà Hán. Theo Đại Đường Tây Vực Ký quyển 20, xứ 

này quá nửa là lũng cát, nhưng khí  hậu ôn hòa,  có nhiều bảo ngọc, sản  vật  phong 

phú, dân chúng hòa hoãn, sùng mộ Phật pháp. Từ Ấn Độ vào Trung Hoa, phần lớn 

phải đi qua xứ này nên tại đây giữ được rất nhiều kinh Phật. 

Vào năm Thái Khang thứ bảy (286) đời Tây Tấn, ngài Kỳ Đa Mật Tề là người Vu 

Điền đã dịch Quang Tán Bát Nhã tại đây. Ngài Chi Pháp Lãnh cũng tìm được bộ Lục 

Thập Hoa Nghiêm tại xứ này. Cũng tại Vu Điền, vào thời Bắc Lương, ngài Đàm Vô 

Sấm cầu được kinh Đại Bát Niết Bàn, Thư Cừ Kinh Thanh tìm được Thiền Pháp Yếu 

Giải, Thiền Tông Bí Yếu Trị Bệnh Kinh; vào thời Tiêu Tề, ngài Pháp Hiến tìm đưọc 

Quán Thế Âm Sám Hối Trừ Tội Chú Kinh. Vào thời Lương (548), ngài Cầu Na Bạt 

Đà  người  xứ  Vu  Điền  mang  kinh  Thắng  Thiên  Vương  Bát  Nhã  từ  Vu  Điền  đến 

Trung Hoa. Đến đời Đường, ngài Thật Xoa Nan Đà là người xứ Vu Điền đã mang 

Bát Thập Hoa Nghiêm sang Đông Thổ. 

Đến thế kỷ thứ 9, vương triều Karakhanids  (sử  Trung  Hoa  gọi  là Mặc  Hãn vương 

triều) tấn công, chiếm đóng Vu Điền, buộc dân chúng cải theo đạo Hồi, đạo Phật dần 

dần suy vong, ngôn ngữ bị cải biến theo giọng của các sắc dân Đột Quyết (Turkic). 

Sau khi vương triều Mặc Hãn bị diệt vong, Vu Điền lần lượt rơi vào ách thống trị của 

Tây Liêu, Mông Cổ, rồi bị Càn Long nhà Thanh diệt quốc, biến Vu Điền thành một 

châu huyện của Trung Hoa (năm 1759). Đến đời Quang Tự, Vu Điền bị đổi tên thành 

huyện Hòa Điền, trực thuộc Khang Châu. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  194  

cho các quan chức có trách nhiệm dọc theo đường Sư sẽ đi đều phải hộ 

vệ, đưa đón. 



Sư nghe vua muốn hỏi tội xứ Liêu Tân, sợ trùng trình sẽ chẳng gặp 

được  [nhà  vua]  bèn  lên  đường  đi  suốt  ngày  đêm.  Từ  Lưu  Sa  đến  Sa 

Châu, đều do đường Cam Túc  mà đến, vua sắc các quan chức có trách 

nhiệm phải chuẩn bị nghi trượng nghênh tiếp. Đột nhiên Sư đã đến Tây 

Tào của kinh thành, vị quan chịu trách nhiệm nơi đó không biết xoay trở 

ra sao! (Do căn cứ theo hành trình mà chuẩn bị nghi trượng, nhưng vì Sư đi suốt 

ngày đêm nên mới đón hụt). Từ đấy, hằng ngày Sư lo phiên dịch. Sự nghiệp 

chưa hoàn tất đã tịch, lẽ nào có chuyện Ngài còn trở sang Tây Vực, đến 

động Cửu Lão núi Nga Mi, gặp đức Thánh nói kệ, truyền dạy kinh ư? 

 (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Hạ, Lời tựa bản tu chỉnh Nga Mi Sơn 

 Chí)  



* Xem rộng khắp những bậc anh hiền lỗi lạc xưa nay, tài năng tót 

vời,  tại  gia  thì  lập  đại  công,  dựng  đại  nghiệp,  thờ  vua  giúp  dân,  nêu 

gương cho hậu thế, xuất gia thì triệt ngộ tự tâm, thâm nhập kinh tạng, 

dạy dỗ lợi lạc trời - người, nối tiếp huệ mạng của Phật thì đều là do đức 

hạnh  cao  đẹp  của  ông  bà  cha  mẹ  cảm  thành.  Nếu  không, làm  sao  sanh 

được con cháu hiền tài siêu quần bạt tụy, giúp đỡ hết thảy như vậy được 

ư? 



Người ta chỉ thấy quốc sư Ngọc Lâm đạo đức cao vời, ngộ chứng 

sâu thẳm, trên cảm động cửu trùng130, dưới hóa độ tứ chúng, Phật tổ, tâm 

ấn, đại pháp chiếu khắp nhân quần, sống tươi chết héo131, khuôn mẫu tốt 

đẹp lưu lại đời sau, chẳng biết đấy đều là do ông nội và cha mẹ Ngài đã 

giữ vẹn luân thường, trọn hết bổn phận, lợi người, giúp vật, dốc lòng tin 

tưởng Phật pháp, tự hành, dạy người mà ra! 



Xét ra, Sư có họ ngoài đời là Dương, thuộc dòng vọng tộc ở Diên 

Lăng (thuộc tỉnh Thiểm Tây), đời nào cũng có người hiển đạt, cha húy là 



130 Cửu trùng (chín tầng, chín bệ) chỉ hoàng đế. Theo Dịch học, từ những con số của 

Hà Đồ và Lạc Thư, những con số thuộc về Trời là 1, 3, 5, 7, 9. Như vậy thì 9 là con 

số Dương lớn nhất.  Vì thế, con số  9  được dùng  để  tượng trưng cho ngôi vị  cao cả 

nhất, sáng đẹp nhất. Do vậy, nhà vua được gọi là Cửu Trùng (chín bậc). Từ ý nghĩa 

này, những hào dương trong quẻ Dịch cũng được gọi là Cửu. 

131  Đây  là  một  cách  nói  thông  dụng  trong  Phật  môn  Trung  Hoa,  ngụ  ý  sống  chết 

thuận theo lẽ tự nhiên, thung dung tự tại, như cây cỏ đã chết thì phải khô héo, hễ còn 

sống thì tươi tốt. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  195  

Phương, tuổi ngoài ba mươi vẫn chưa có con. Người trong họ là Dương 

Hưng bị thổ hào132 vu hãm, sắp đến nỗi phải chết. Ông nội Ngài bảo cha 

Ngài  vào  triều  kêu  oan,  quan  liền  thả  Dương  Hưng, đánh  đòn  thổ  hào. 

Thổ hào ôm hận, không lâu sau, trong ấp bắt được kẻ gian, giải lên quan 

xét án. Gã thổ hào thừa dịp ghi tên ông nội Ngài vào sổ, quan xét án rất 

nghiêm khắc, tàn khốc, truyền bắt giữ khẩn cấp. Chú Ngài và cha Ngài 

tranh  nhau  chịu tội thay, cha  Ngài không  chịu  nhường  liền  tự  đi.  Quan 

xét án rất ghét kẻ chịu tội thay, thường dùng hình phạt quá đáng để giết 

chết. Ngày hôm ấy đã giết chết liên tiếp mấy người rồi! Đến phiên cha 

Ngài liền gào to: “Tôi chịu đòn thay cho cha tôi”, quan xét án nghe tiếng 

cảm động vô cùng, xét hỏi cặn kẽ, biết là bị vu cáo bèn thả ra. 



Tháng Tư năm ấy, tức năm Giáp Dần thuộc niên hiệu Vạn Lịch 42 

(1614)  đời  Minh,  liền  sanh  ra  Sư.  Lúc  sanh,  bà  mẹ  là  Mậu  Thị  mộng 

thấy Quán Âm ẵm một đứa bé trao cho, liền sanh ra Sư. Thêm nữa, cha 

mẹ  Sư  thường  giảm  bớt  sự  chi  tiêu  của  chính  mình  để  mua  những  con 

vật đem phóng sanh. Cha mẹ Sư hiếu hữu, nhân từ như vậy đó! 



Năm sau, cha Sư quy y với đại sư Liên Trì, có pháp danh là Quảng 

Phức,  cũng  xin  quy  y  cho  Sư,  được  pháp  danh  là  Đại  Tiềm.  Đến  năm 

mười hai tuổi, lúc cha Sư sắp mất, bèn đối trước tượng ngài Liên Trì, cầu 

cao tăng thay mặt [cho đại sư Liên Trì] xuống tóc, thuyết giới [cho cụ]; 

nửa  tháng  sau  cụ  mất.  Năm  mười  chín  tuổi,  Sư  lễ  ngài  Khánh  Sơn  xin 

xuất  gia.  Chưa  đầy  hai  năm  đã  đại  triệt,  ngài  Khánh  Sơn  rất  coi  trọng, 

dặn  dò  Sư  hãy  xuống  tóc, thuyết  giới  cho  mẹ,  đặt  pháp  danh  là  Thông 

Quang. 



Năm  Sư  hai  mươi  hai  tuổi,  ngài  Khánh  Sơn  thị  tịch  tại  chùa  Báo 

Ân. Sư giữ tâm tạng hầu bên khám thờ, cũng như trông coi việc chùa. 

Năm  sau,  tăng  tục  thỉnh  Sư  kế  vị,  trăm  điều  đã  bỏ  phế  đều  được  tiến 

hành, tông phong  chấn  hưng lớn lao. Năm  Sư  hai  mươi  chín tuổi, tuân 

theo di mạng của ngài Khánh Sơn, Sư thay ngài Khánh Sơn xuống tóc, 

thuyết  giới  cho  mẹ,  lại  đón  về  chùa  Báo  Ân,  dựng  nhà  tranh  để  phụng 

dưỡng suốt đời, gọi là Đại Từ Lão Nhân. Bà cụ chuyên tu Tịnh nghiệp, 

kiêm tu tham cứu, liền được đại ngộ. 



Mười một năm sau, tức năm Sư bốn mươi tuổi, nhằm năm Thuận 

Trị thứ mười (1653) đời Thanh, Đại Từ Lão Nhân thị tịch, thọ bảy mươi 



132 Thổ hào: Kẻ có thế lực tại một địa phương. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  196  

mốt tuổi. Sư ở trước khám thờ ngồi xếp bằng trên mặt đất suốt bảy ngày 

đêm, chẳng đụng đến một hạt gạo! Một thị giả đứng cạnh Sư suốt bảy 

ngày đêm đến nỗi chân và đầu gối nước vàng chảy ròng ròng, vẫn chẳng 

tạm  rời  đi.  Đại  chúng  chùa  Báo  Ân  thấy  Sư  đau  buồn  quá  mức,  muốn 

khích cho Sư ăn uống liền niêm phong nồi, đóng chặt bếp. Sư nghe [nói 

như vậy] liền húp cháo, bảo mở nồi ra. 



Sư  đã  xuất  gia  mà  còn  đau  buồn  như  thế,  hiếu  tử  trong  thế  gian 

cũng chẳng hơn được! Nhưng Sư làm cho mẹ ngộ đạo thì hiếu tử trong 

cõi đời có ai làm được như vậy đâu? Sư nghĩ đến ân của phụ sư, mẫu 

sư133 tính tìm một cuộc đất thích hợp để an táng hòng báo ân sâu dưỡng 

dục, dạy dỗ. Tìm được một cuộc đất ở Ngữ Sơn bèn dời quan tài cha về 

chôn tại đó. 



Đến năm Thuận Trị 15 (1658), đạo phong thấu đến bề trên; tháng 

Chạp sứ giả cầm chiếu đến triệu Sư về kinh lập tức. Sư lấy cớ sắp dựng 

tháp chôn mẹ để từ tạ, [vua xuống] chiếu rằng: “Đợi khi gặp Sư hỏi đạo 

xong liền đưa Sư về núi chôn mẹ, quyết chẳng giữ lâu”. Tháng Ba năm 

sau, Sư lên kinh đô chầu vua, vua dùng lễ đãi Sư như thầy, phong hiệu là 

Đại Giác Phổ Tế Năng Nhân Quốc Sư. 



Đến  tháng  Tư,  Sư  từ  tạ  chốn  cung  khuyết  trở  về  Nam,  tìm  được 

miếng đất phía sau chùa Tạng Hải ở Ngu Sơn, bèn dựng tháp cho Đại Từ 

Lão Nhân, nhân đó lập ra chùa Tạng Hải, sai đệ tử là Đức Nham Thiệu 

làm Trụ Trì. Như vậy, nguồn pháp Tạng Hải do Đại Từ Lão Nhân khởi 

đầu; kẻ làm pháp tự134 phải quan tâm. Đương thời, xây dựng phức tạp 

hay giản dị đều thích nghi. Năm tháng lâu sau, lại thêm chiến tranh, nên 

bị tan nát, còn sót lại một cái tháp, [chứ những thứ khác] đều thành gò 

hoang hết. 



Nay vị Trụ Trì đã về hưu là Giới Công, thấu hiểu sâu xa tấm lòng 

hiếu thảo của Quốc Sư, đặc biệt trùng tu, dựng lại đình, bia, xây tường 

vây  quanh,  cũng  dựng  lại  bia  mộ  mới,  lát  đá  con  đường  hơn  mười 

trượng, vun trồng cây cối để lấy bóng mát ngõ hầu những ai sau này đến 

đây đều biết tới tháp viện của bậc cao ni đắc đạo là Đại Từ Lão Nhân mẹ 

của quốc sư Ngọc Lâm. Do đó sẽ khởi lòng kính ngưỡng, ai nấy giữ vẹn 



133 Do cha mẹ ngài Ngọc Lâm đức hạnh, nhân từ; nhân cách cao đẹp của ngài Ngọc 

Lâm do cha mẹ uốn nắn hình thành nên họ vừa là cha mẹ vừa là thầy của ngài Ngọc 

Lâm. Vì thế, tổ Ấn Quang mới dùng chữ “phụ sư, mẫu sư”. 

134 Pháp tự: Người nối dòng pháp, tức môn nhân đệ tử. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  197  

luân thường, trọn hết bổn phận, lợi lạc cứu giúp người lẫn vật, dốc lòng 

tin  tưởng  Phật  pháp,  tự  hành,  dạy  người,  để  mong  sanh  được  đứa  con 

phước đức trí huệ, hễ nghèo túng thì riêng bản thân kẻ ấy tốt lành, làm 

gương cho cả một làng, một ấp, hễ hiển đạt thì sẽ làm cho người khác 

cùng thiện, để lợi lạc, cứu giúp khắp bốn biển chín châu! Do vậy, soạn 

bài ký. 



Hơn nữa, khi Quang mới xuất gia, thấy các vị thiền tăng khắp Nam 

Bắc  lên  núi  triều  bái,  tụ  tập  bàn  đến  chuyện  Ngọc  Lâm  Quốc  Sư,  tâm 

liền  khinh  thường  họ,  cho  là  những  hạng  tăng  nhân  này  không  những 

chẳng  biết  tâm  tướng  của  Phật,  Bồ  Tát, mà  cũng  chẳng  biết  tâm  tướng 

của thánh hiền thế gian, chỉ dùng tri kiến của bọn vô lại đầu đường xó 

chợ bịa đặt đồn đãi để vu báng, miệt thị cổ đức, tội cùng cực đến đâu! 



Về sau, đọc Niên Phổ của Quốc Sư thì những gì bọn họ đã nói ngay 

cả một câu cũng không có, mà những điều chép trong Niên Phổ bọn họ 

cũng  chưa  hề  nghe  thấy  một  câu  nào!  Do  vậy,  biết  những  lời  nói  lưu 

truyền trong cõi tục chẳng đáng tin tưởng! Kính mong bậc quân tử hiểu 

lý đừng coi những lời lẽ đó là chuyện thật, rồi vì đó mà coi thường cổ 

đức, khinh miệt Phật pháp thì sẽ tự gieo được thiện căn sâu dầy, được 

gội pháp trạch lớn lao vậy!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Hạ, 

 Bài ký về việc trùng tu tháp viện của Đại Từ Lão Nhân)  



*  Tâm  chúng  sanh  và  tâm  Phật  không  hai.  Kẻ  chẳng  thể  làm  Phật, 

thường làm chúng sanh là vì chính họ chẳng có huệ lực, chẳng thể giác 

ngộ,  lại  không  có  thiện  tri  thức  chỉ  dạy.  Do  vậy,  diệu  tâm  sẵn  có  Phật 

Tánh trở thành căn bản để khởi Hoặc tạo nghiệp đến nỗi luân hồi cả kiếp 

dài lâu, trọn chẳng có thuở thoát ra, chẳng đáng buồn ư? Vì thế, lúc mới 

thành  Chánh  Giác,  đức  Thế  Tôn  ta  bèn  lên  cung  trời  Đao  Lợi  thuyết 

pháp cho mẹ, vì muốn cho hết thảy chúng sanh đều cùng mong báo ơn 

cha mẹ, nên đặc biệt dạy rõ Địa Tạng Bồ Tát trong những kiếp xưa do 

cứu mẹ đã rộng phát thệ nguyện Bồ Đề để làm thuyền bè cho chúng sanh 

trong tương lai được thoát biển khổ. 

Toàn bộ kinh văn [kinh Địa Tạng Bổn Nguyện] dạy cặn kẽ cả Sự lẫn 

Lý, văn từ rõ ràng, thoáng đạt, nêu tỏ trọn vẹn những nghĩa lý “tâm này 

 làm Phật, tâm này là Phật; tâm này làm chúng sanh, tâm này là chúng 

 sanh”  và   “tâm  có  thể  tạo  nghiệp  thì  tâm  có  thể  chuyển  nghiệp,  tâm 

 chẳng  chuyển  được  nghiệp thì  nghiệp  sẽ trói buộc  tâm”   v.v…  Hai  câu 

chuyện  đức  Địa  Tạng  trong  kiếp  xưa  cứu  mẹ  càng  nêu  thật  sát  sao,  rõ 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  198  

ràng ý nghĩa này; thật có thể gọi là  “người dẫn đường nơi lối hiểm, đuốc 

 huệ  nơi  đường  tối,  kho  báu  cho  kẻ  nghèo  thiếu,  gạo  thóc  cho  năm  đói 

 kém”  khiến cho hết thảy chúng sanh mê muội mau được giác ngộ, hết 

thảy  những  đứa  con  hiếu  thuận  có  được  sư  thừa135.  Lợi  ích  của  kinh 

không thể  nào  tuyên  nói  được!  Tây  Thiên, Đông  Độ, những  người đọc 

kinh này bèn khởi chí chẳng thể nào đếm xuể!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao 

 Tục Biên, quyển Hạ, Lời tựa lưu thông kinh Địa Tạng in theo lối thạch bản)  

*  Con  người  quý  ở  chỗ  tự  biết,  chớ  nên  nói  năng  lớn  lối  quá  phận 

bừa  bãi.  Đọc  những  lời  bàn  luận  nghi  ngờ  của  ông,  thấy  rõ  [ông  cho 

rằng] dịch kinh trọn chẳng phải là việc khó khăn, chỉ cần biết tiếng ngoại 

quốc là có thể trở thành một dịch giả giỏi rồi! Nếu [chỉ là một] dịch giả 

[thông  thường,  thiếu  căn  bản  Phật  học  vững  chắc],  bảo  người  ấy  dịch 

kinh thì anh ta vẫn giống như kẻ không hiểu tiếng ngoại quốc! Ông cần 

phải dựa theo Phạn bản, Phạn bản chẳng phải là bất di bất dịch, cần phải 

có con mắt trí huệ để phân biệt văn nghĩa trong Phạn bản là đích xác, 

hoặc  là  do  truyền  thừa  lâu  đời  bị  sai  ngoa  thì  mới  có  thể  dịch  kinh 

được!136  

Do  một  người  không  thể  làm  được,  nên  trong  một  đạo  tràng  dịch 

kinh có nhiều vị thông gia (người hiểu biết sâu rộng). Có vị dịch kinh 

văn, có vị chứng nghĩa. Những vị tham dự dịch trường đều chẳng phải 

toàn là những người không thông hiểu Phật pháp. Ông hoàn toàn tưởng 

rằng [dịch kinh] giống như dịch lời nói của người ngoại quốc, [như vậy] 

thì giống hệt như kẻ đọc sách chỉ nhận biết mặt chữ, chứ trọn chẳng hiểu 

ý nghĩa những lời văn sâu xa, uyên áo của thánh nhân ra sao! Chớ nên 

thốt lời xằng bậy ấy nữa! Cứ nói thì sẽ khiến cho kẻ chẳng hiểu biết gì 

bèn lầm lẫn bội phục ông, chứ khó khỏi bị người có chánh kiến đau tiếc 

sâu xa! 



135 Sư thừa: Quan hệ truyền thừa giữa thầy và trò. 

136  Cũng  xin  nói  thêm:  Để  dịch  kinh,  tối  thiểu  người  dịch  phải  thông  hiểu  những 

thuật  ngữ trong Phật  pháp mới  không hiểu sai.  Theo một  bài  viết  đăng  trên nguyệt 

báo Lắng Nghe của trường Gia Giáo chùa Viên Giác, ngay cả những vị mang tiếng là 

học giả Hán - Nôm nhưng không chú tâm nghiên cứu Phật giáo vẫn mắc phải những 

sai lầm ấu trĩ, khó thể chấp nhận khi dịch những văn bản Phật giáo từ tiếng Hán sang 

tiếng Việt. Chẳng hạn, họ không biết Nê Hoàn là cách phiên âm khác của chữ Niết 

Bàn, Điều Đạt là cách gọi rút gọn tên Đề Bà Đạt Đa, không biết Thiện Thệ là một 

trong mười hiệu của đức Phật nên dịch thành “khéo đi” v.v…  

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  199  

Quang một mực chẳng vì muốn làm sướng tai khoái mắt kẻ khác mà 

gây  lầm  lẫn  cho  người  ta.  Nếu  chẳng  coi  lời  Quang  là  sai  thì  hãy  giữ 

phận tu trì. Nếu không, đường ai nấy đi, chẳng sao cả! Mai kia đi đường 

gặp nhau sẽ vòng tay chào rồi đi, chẳng cần phải hỏi ông là ai, tôi là ai 

nữa!  (Hoằng Hóa Nguyệt San số thứ 4 - Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, 

 quyển 2, Thư trả lời cư sĩ Vương Tử Lập - 1)  

* Một kinh Vô Lượng Thọ có năm bản dịch. Bản dịch đầu tiên là do 

ngài Chi Lâu Ca Sấm137 người xứ Nhục Chi dịch vào đời Hậu Hán, gồm 

ba  quyển,  văn  từ  rườm  rà,  với  tựa  đề  là  Phật  Thuyết  Vô  Lượng  Thọ 

Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh. 

Bản dịch kế tiếp do ngài Chi Khiêm138 người xứ Nhục Chi dịch vào 

đời Ngô gồm hai quyển, với tựa đề Phật Thuyết A Di Đà Kinh. Do trong 

kinh nhật tụng cũng có bản kinh tên Phật Thuyết A Di Đà Kinh, nên phía 

ngoài thêm vào một chữ Đại để phân biệt. 

Vào đời Triệu Tống139 lại có cư sĩ Vương Long Thư sao lục những 

chỗ trọng yếu trong bốn bộ, tức hai bản dịch đầu tiên (tức bản của ngài 



137 Chi Lâu Ca Sấm (Lokasema) sanh năm 147, không rõ năm mất, đôi khi còn được 

gọi  tắt là Chi  Sấm,  người xứ Đại  Nhục Chi  (Kusana), tới  kinh  đô  Lạc  Dương vào 

thời Hán Hoàn Đế. Ngài dịch được các bộ kinh Đạo Hành Bát Nhã, Ban Châu Tam 

Muội, A Xà Thế Vương Kinh, Tạp Thí Dụ Kinh, Thủ Lăng Nghiêm Kinh, Vô Lượng 

Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh và hơn hai mươi hội thuộc kinh Bảo Tích. Ngài là 

vị dịch kinh Bát Nhã sớm nhất tại Trung Hoa, gây nên hứng thú nghiên cứu kinh Bát 

Nhã suốt thời Ngụy - Tấn. Sơ Tổ Huệ Viễn của tông Tịnh Độ đã căn cứ vào kinh 

Ban  Châu  Tam  Muội  mà  lập  ra  pháp  Ban  Châu  Niệm  Phật,  lập  Liên  Xã,  và  khởi 

xướng truyền thống niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ. 

138 Chi Khiêm, cũng là người xứ Đại Nhục Chi, sống vào cuối thế kỷ thứ ba. Ngài 

vốn là một vị  cư sĩ tên Cung Minh theo mọi người trong bộ tộc di  cư sang Đông, 

sống tại Hà Nam. Ngài thông hiểu ngôn ngữ của sáu nước Thiên Trúc, theo học với 

một đệ tử ngài Chi Lâu Ca Sấm là Chi Lượng, do thông hiểu các kinh điển nên được 

người đời tặng mỹ hiệu Trí Nang (cái túi trí huệ). Về sau, do tỵ loạn, Ngài dời sang 

sống  tại  Đông  Ngô,  được  Ngô  Vương  Tôn  Quyền  rất  tôn  trọng,  phong  chức  quan 

Bác Sĩ để dạy Thái Tử Tôn Lượng học. Suốt thời gian 31 năm từ 222 đến 253 năm, 

Ngài dốc sức dịch các bộ Duy Ma Cật Kinh, Thái Tử Thụy Ứng Bản Khởi Kinh, Đại 

Minh Độ Kinh v.v… tổng cộng hơn 129 bộ kinh. Ngoài ra, Ngài còn soạn Tán Bồ 

Tát Liên Cú, Phạm Bái Tam Khế, chú giải Liễu Bản Sanh Tử Kinh. Khi Thái Tử lên 

ngôi, Ngài ẩn cư tại núi Khung Ải, thọ giới với ngài Trúc Pháp Lan, trở thành Tăng 

sĩ, lắng lòng tu niệm, viên tịch năm sáu mươi tuổi. 

139  Triệu  Tống  là  nhà  Tống  (927-1279)  được  sáng  lập  bởi  Triệu  Khuông  Dẫn,  gọi 

như vậy để phân biệt với nhà Lưu Tống (420-479) do Lưu Dụ sáng lập. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  200  

Chi Lâu Ca Sấm và Chi Khiêm dịch) và bản dịch thứ ba (tức bản dịch 

của ngài Khang Tăng Khải) cũng như bản dịch thứ năm vào đời Triệu 

Tống (tức bản dịch của ngài Pháp Hiền) [thành một bản hội tập] đặt tên 

là Đại A Di Đà Kinh. 

Thuở ấy, bản này được lưu truyền mạnh mẽ, sau vì Liên Trì đại sư 

chỉ ra khuyết điểm “[khi hội tập, ông Vương] chẳng y theo kinh văn [của 

các bản dịch]”140 nên từ đấy không có ai thọ trì nữa. Trong Đại Tạng có 

bản  kinh  này.  Các  chỗ  lưu  thông  đều  chẳng  lưu  thông.  Có  người  bảo 

[kinh Vô Lượng Thọ, ngoài năm bản dịch] còn có một loại nữa, tức là 

bản kinh [hội tập] này vậy. 

Bản dịch thứ ba chính là Phật Thuyết Vô Lượng Thọ kinh, gồm hai 

quyển,  hiện  thời  ai  nấy  đều  thọ  trì  bản  kinh  này,  tức  là  bản  do  ngài 

Khang  (tên  nước)  Tăng  Khải141  dịch  vào  đời  Tào  Ngụy142.  Bản  thứ  tư 



140 Xin xem thêm chi tiết về lời phê của tổ Liên Trì trong cuốn Chú Giải Kinh Vô 

Lượng Thọ của lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ. 

141 Khang Tăng Khải (Samghavarman), còn được phiên là Tăng Già  Bạt Ma, sống 

vào  thời  Tam  Quốc,  người xứ  Khang  Cư  (Sogdian),  đến  Lạc  Dương  vào  năm  Gia 

Bình thứ tư (252) nhà Tào Ngụy (nhằm đời vua Tào Phương, tức Ngụy Phế Đế), trụ 

tại chùa Bạch Mã, dịch các bộ Úc Già Trưởng Giả Kinh, Vô Lượng Thọ Kinh, Tứ 

Phần Tạp Yết  Ma v.v… Ngoài  ra, trong Vạn Tục Tạng còn có một bản kinh  khác 

cũng  đề  tên  Ngài  dịch  là  Vô  Lượng  Thọ  Phật  Danh  Hiệu  Lợi  Ích  Đại  Sự  Nhân 

Duyên Kinh. 

142 Ngoại trừ nước Ngụy thời Xuân Thu Chiến Quốc ra, trong lịch sử Trung Hoa có 

rất nhiều vương triều lấy quốc hiệu là Ngụy như: 

1) Tào Ngụy (222-260) là nước Ngụy đời Tam Quốc do Tào Phi, con trai Tào Tháo, 

sáng lập. Tuy Tào Phi xưng đế, nhưng chỉ là người thừa hưởng thành quả từ những 

thủ đoạn mưu bá đồ vương của Tào Tháo nên Tào Tháo mới là người sáng lập triều 

đại Tào Ngụy thật sự. Khi lên ngôi, Tào Phi đã truy phong thụy hiệu cho Tào Tháo là 

Ngụy Thái Tổ Vũ Hoàng Đế. 

2) Nhiễm Ngụy (350-352) do Nhiễm Mẫn (con nuôi của Thạch Hổ nhà Hậu Triệu) 

thừa dịp các con của Thạch Hổ tranh giành ngôi báu đã soán đoạt chánh quyền nhà 

Hậu Triệu, xưng đế, đổi tên nước thành Ngụy, nhưng chỉ hai năm sau lại bị nhà Tiền 

Yên diệt quốc. 

3) Địch Ngụy (330-392) do Địch Liêu thuộc tộc người Đinh Linh chiếm cứ phía nam 

tỉnh Hà Nam sáng lập. Do lãnh thổ bị vây hãm giữa các nước Đông Tấn, Hậu Yên, 

Tây  Yên  nên  suốt  đời  Địch  Liêu  phải  luôn  giao  tranh.  Cuối  cùng  phải  bỏ  kinh  đô 

Hoạt Đài vượt sông trốn về Bắc, nhưng rốt cuộc vẫn bị Mộ Dung Thùy nhà Hậu Yên 

diệt quốc vào năm 392. 

4)  Bắc  Ngụy  (386-534),  còn  gọi  là  Hậu  Ngụy  hoặc  Thác  Bạt  Ngụy,  hoặc  Nguyên 

Ngụy, do Thác Bạt Khuê thuộc sắc tộc Tiên Ty sáng lập. Năm 493, Thác Bạt Hoằng 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  201  

chính là hội thứ  mười bảy  của kinh  Đại Bảo  Tích,  tức  Vô  Lượng  Thọ 

Như  Lai  Hội.  Bản  kinh  này  ông  Vương  Long  Thư  chưa  từng  thấy,  do 

ngài Bồ Đề Lưu Chí143 dịch. Trước đó, vào thời Nguyên Ngụy có ngài 



dời  đô  từ  Bình  Thành  sang  Lạc  Dương,  đổi  họ  thành  Nguyên,  nên  sử  thường  gọi 

triều đại này là Nguyên Ngụy. 

5) Tây Ngụy (535-557): Sau khi Hiếu Vũ Đế nhà Bắc Ngụy bị Cao Hoan đánh bại 

phải chạy vào Quan Trung nương nhờ Vũ Văn Thái. Vũ Văn Thái bèn lập mưu giết 

chết Hiếu Vũ Đế, đưa cháu nội của Ngụy Hiếu Văn Đế (Thác Bạt Hoằng) là Nguyên 

Bảo Cự lên ngôi, đóng đô tại Trường An. Nhưng đến năm 557, Vũ Văn Giác (con 

trai Vũ Văn Thái) bức vua Cung Đế nhà Tây Ngụy thoái vị, tự mình xưng đế, lập ra 

nhà Bắc Châu. 

6) Đông Ngụy (534-550): Khi Cao Hoan đánh bại Bắc Ngụy Hiếu Vũ Đế, vua phải 

chạy vào Quan Trung nhờ cậy thế lực của Vũ Văn Thái, Cao Hoan bèn lập đứa chắt 

mới mười một tuổi của Ngụy Hiếu Văn Đế (Thác Bạt Hoằng) là Nguyên Thiện Kiến 

lên ngôi, lấy hiệu là Ngụy Hiếu Tịnh Đế, rồi tự mình làm Phụ Chánh Đại Thần, đóng 

đô tại Nghiệp Thành, nhằm đối kháng với nhà Tây Ngụy. Do Cao Hoan chỉ rắp tâm 

soán đoạt nên nước Đông Ngụy yếu thế hơn Tây Ngụy, nhiều lần bị Tây Ngụy đánh 

bại. Rốt cuộc, Cao Tường (con trai thứ của Cao Hoan) soán ngôi, lập ra nhà Bắc Tề 

(Sử thường gọi là nhà Cao Tề). 

143 Bồ Đề Lưu Chí (Bodhiruci 562-727), dịch nghĩa là Giác Ái, vốn có tên là Đàm 

Ma  Lưu Chi  (Dharmaruci) người Nam  Thiên Trúc, xuất  thân từ dòng Bà  La Môn, 

thiên tư thông duệ, xuất gia năm 12 tuổi, theo học với ngoại đạo Bà La Xà La, thông 

hiểu Thanh Minh, Số Luận, lịch số, địa lý, thiên văn, chú thuật, y phương v.v… Mãi 

tới năm sáu mươi tuổi mới ngộ được chỗ cao sâu của Phật pháp bèn ẩn cư trong rừng 

núi  tu  hạnh Đầu Đà. Sau đó, theo học Tam  Tạng với  ngài  Da  Xá Cù Sa, chưa đầy 

năm  năm  đã thông đạt  tất cả, danh tiếng còn trỗi  hơn thầy. Vua Đường  Cao Tông 

nghe tiếng, sai sứ sang thỉnh. Năm Trường Thọ thứ hai (693), Sư chống tích trượng 

đến Trường An, được Vũ Tắc Thiên cực kỳ tôn trọng, thỉnh Sư trụ tích tại chùa Phật 

Thọ Ký, đồng thời dâng mỹ hiệu Bồ Đề Lưu Chí. Chỉ trong năm ấy, Sư đã dịch được 

mười một bộ kinh như Phật Cảnh Giới, Vũ Bảo v.v… Tới năm Thần Long thứ hai 

(706)  Sư  dịch  thêm  được  các  bộ  Bất  Không  Quyến  Sách  Thần  Biến  Chân  Ngôn 

Kinh, Nhất Tự Phật Đảnh Luân Vương Kinh. Công trình lớn nhất của Sư là dịch bộ 

Bảo Tích kinh ròng rã tám năm, dịch hai mươi sáu hội mới, tu chỉnh hai mươi ba hội 

của các vị dịch kinh đời trước, tạo thành bộ kinh Đại Tích gồm 49  hội,  tổng cộng 

120  quyển.  Dịch  xong,  Sư  chuyên  tu  Thiền  Quán.  Tới  năm  Khai  Nguyên  thứ  15 

(727), Sư tuyệt thực nhưng thần sắc vẫn tươi đẹp như cũ. Tới ngày mồng Năm tháng 

Mười Một năm ấy bèn thị tịch, thọ 166 tuổi. Vua thương tiếc, truy tặng quan chức 

Hồng Lô Đại Khanh, thụy hiệu Khai Nguyên Nhất Thiết Biến Tri Tam Tạng. Điểm 

lại, Sư đã dịch tổng cộng 53 bộ kinh, là vị dịch giả nổi tiếng ngang ngửa với ngài 

Huyền Trang. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  202  

Bồ Đề Lưu Chi144, không phải người đời Đường; người đời thường viết 

sai tên [ngài Lưu Chí (流志)] thành Lưu Chi (留支). 

Bản dịch thứ năm tên là Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang 

Nghiêm  Kinh,  do ngài  Pháp  Hiền145  dịch vào đời  Triệu  Tống. Nguyên 

bản  gồm  hai  quyển,  do  người  đời  Tống  lấy  số  lượng  kinh  dịch  được 

nhiều làm điều vinh dự nên chia thành hai quyển. Ở chỗ trọn chẳng nên 

chia ra lại chia, [do vậy] bản khắc hiện thời chỉ gồm một quyển. Trong 

những  bản  dịch  ấy,  Vô  Lượng  Thọ  Như  Lai  Hội  văn  lẫn  lý  đều  hay, 

nhưng phần kinh văn khuyên đời ở cuối kinh lại chẳng sao lục. Vì thế, 

người đời đều lấy bản Vô Lượng Thọ Kinh của ngài Khang Tăng Khải 

làm chuẩn vậy. (Hoằng Hóa Nguyệt San số thứ 4 - Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao 

Tam Biên, quyển 2, Thư trả lời cư sĩ Vương Tử Lập - 2)  

*  Trong kinh  Vô  Lượng  Thọ,  có ba bậc  (tam  bối),  Quán  Vô  Lượng 

Thọ Phật Kinh có chín phẩm. Ba phẩm Hạ đều là kẻ tạo ác nghiệp, lâm 

chung gặp thiện tri thức khai thị niệm Phật liền được vãng sanh. Vương 

Long Thư chấp chết cứng “ba bậc chính là chín phẩm”. Đấy chính là lầm 



144 Bồ Đề Lưu Chi, dịch nghĩa là Đạo Hy, người xứ Bắc Ấn Độ, cao tăng học giả 

thuộc học phái Du Già (Duy Thức), là đệ tử thuộc đời thứ tư của ngài Thiên Thân Bồ 

Tát. Ngài cũng rất tinh thông Mật Giáo, đến Lạc Dương vào năm Vĩnh Bình nguyên 

niên (508) nhà Nguyên Ngụy, được Ngụy Tuyên Vũ Đế rất trọng vọng. Cùng với các 

vị  cao tăng học  giả thời ấy như  Lặc Na Ma Đề  (Bảo Ý), Phật  Đà Phiến Đa  (Giác 

Định) v.v… cùng dịch kinh điển. Các bộ luận nổi tiếng được các Ngài dịch gồm Cứu 

Cánh Nhất Thừa Bảo Tánh Luận, Bảo Tích Kinh Luận, Pháp Hoa Kinh Luận, Thập 

Địa Kinh Luận. Khi nhà Nguyên Ngụy bị tách thành Đông Ngụy và Tây Ngụy, dời 

đô về Nghiệp Thành, Ngài ở lại Lạc Dương, đơn độc dịch kinh đến năm Thiên Bình 

thứ hai (535) mới thôi, không rõ mất năm nào. Căn cứ theo Khai Nguyên Thích Giáo 

Lục, Ngài dịch được ba mươi bộ kinh, quan trọng nhất là Kim Cang Bát Nhã Ba La 

Mật Kinh, Di Lặc Bồ Tát Sở Vấn Kinh, Thắng Tư Duy Phạm Thiên Sở Vấn Kinh, 

Thâm Mật Giải Thoát Kinh, Nhập Lăng Già Kinh, Đại Tát Độ Ni Càn Tử Sở Thuyết 

Kinh, Di Lặc Bồ Tát Sở Vấn Kinh Luận, Văn Thù Vấn Bồ Đề Kinh Luận, Vô Lượng 

Thọ Kinh Luận, Bách Tự Luận, Duy Thức Luận... 

145  Pháp  Hiền  (không  rõ  năm  sanh,  mất  năm  1001),  là  danh  tăng  xuất  thân  từ  học 

viện Na Lan Đà ở Thiên Trúc. Thoạt đầu Sư có tên là Pháp Thiên, đến Trung Quốc 

vào năm Khai Bảo thứ sáu (973). Năm Thái Bình Hưng Quốc thứ năm (980), nhận 

lời thỉnh của sư Pháp Tấn chùa Khai Nguyên cùng dịch kinh. Năm sau được ban tặng 

mỹ hiệu Truyền Giáo Đại Sư. Khi mất Sư được ban thụy hiệu là Huyền Giác đại sư. 

Sư dịch được 120 bộ kinh, những bộ nổi tiếng nhất là Thánh Vô Lượng Thọ Kinh 

Thất Phật Tán, Vô Lượng Quyết Định Quang Minh Vương Kinh, Cát Tường Trì Thế 

Kinh v.v…  

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  203  

lẫn căn bản cho nên coi bậc Hạ [trong kinh Vô Lượng Thọ] chính là ba 

phẩm Hạ [trong Quán Kinh], sai lầm quá đỗi! 

Do vậy [trong bản hội tập Đại A Di Đà Kinh của ông Vương Long 

Thư] chẳng nói bậc Thượng có phát Bồ Đề tâm, bậc Trung có phát Bồ 

Đề tâm, bậc Hạ thì nói “chẳng phát Bồ Đề tâm”. [Thật ra, theo bản Ngụy 

dịch],  ba  bậc  trong  kinh  Vô  Lượng  Thọ  đều  có  phát  Bồ  Đề  tâm.  Ý 

Vương cư sĩ cho rằng bậc Hạ tội nghiệp sâu nặng, làm sao có thể phát 

Bồ Đề tâm cho được? Ông ta chẳng nghĩ [trong phần kinh văn giảng về] 

bậc  Hạ  [của  kinh  Vô  Lượng  Thọ]  trọn  chẳng  có  một  chữ  nào  nói  tới 

chuyện  tạo  nghiệp,  họ  vẫn  là  thiện  nhân,  nên  [bậc  Hạ  trong  kinh  Vô 

Lượng Thọ] chỉ có thể thuộc vào ba phẩm Trung trong chín phẩm [của 

Quán kinh].  [Ông  Vương]  ương  ngạnh  gán  ghép bậc  Hạ  [của  kinh  Vô 

Lượng Thọ] vào ba phẩm Hạ [của Quán Kinh], nghịch kinh, trái lý, rốt 

cuộc trở thành tùy tiện sửa kinh, mắc lỗi lớn lắm! 

Ý  ông  ta  cho  rằng  “Phật  nhất  định  thâu  nhiếp  trọn  hết  thảy  chúng 

sanh”,  nhưng  không  biết  Phật  chỉ  [có  thể]  thâu  nhiếp  người  lành,  chứ 

không thể thâu nhiếp kẻ ác146. Ông ta đã coi người lành là kẻ ác, cho nên 

mới nói “chẳng phát Bồ Đề tâm”; chấp chết cứng bậc Hạ là ba phẩm Hạ, 

nên tưởng người lành là kẻ ác! Chẳng biết ba phẩm Hạ trong chín phẩm 

lúc lâm chung khổ sở cùng cực, vừa nghe được danh hiệu Phật liền quy 

mạng  gieo  lòng  Thành,  tâm  cầu  Phật  rủ  lòng  Từ  cứu  vớt,  dũng  mãnh 

cảm  kích,  so với  cái  tâm  lúc  sắp  bị hành  hình  mong được  tha  còn sâu 

đậm hơn gấp ngàn vạn lần! Tuy [Quán Kinh] chưa nói là họ phát Bồ Đề 

tâm, nhưng tâm niệm ấy thiết tha, thành kính, quả thật đã đầy đủ Bồ Đề 

tâm! 

Tiếc cho họ Vương chẳng dựa theo văn nghĩa của bản kinh gốc mà 

cứ dựa theo [cách hiểu] Quán Kinh [qua lăng kính thiên kiến, ức đoán 

của ông ta] để rồi ương ngạnh vu báng, miệt thị người hiền là kẻ ác, rốt 

cuộc phán đoán họ như kẻ ác! Họ Vương còn mắc phải khuyết điểm ấy, 

huống là người đời sau dối xưng là bậc thông gia ư? 

Đã có Vô Lượng Thọ Kinh rồi thì cần gì phải vô sự lại sanh sự! Họ 

Vương phạm lầm lẫn, Liên Trì đại sư đã chỉ ra, nhưng Ngài vẫn chưa nói 



146 Không phải là đức Phật thiếu lòng Từ mà là Ngài không thể độ kẻ vô duyên. Kẻ 

ác nếu có thể cải hối, thống thiết phát nguyện cầu sanh vẫn được vãng sanh vì do tâm 

niệm ấy đã có duyên với Phật nên Phật độ được. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  204  

vì sao lại như vậy. Nay tôi nói rõ nguyên do, ấy là vì [ông Vương] chấp 

chết cứng ba  bậc chính là chín phẩm. Viết ra điều này để thấy hội tập 

khó khăn, nhằm ngăn ngừa người đời sau làm càn. Ngụy Mặc Thâm147 

lại càng chẳng đáng nói tới! Gan to, tâm  thô, chẳng đáng để noi theo! 

 (Hoằng Hóa Nguyệt San số thứ 4 - Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 2, 

 Thư trả lời cư sĩ Vương Tử Lập - 3)  



* Bốn câu  “Sắc Tức Thị Không...”  trong Tâm Kinh chính là Đại Sĩ 

đem “tướng của Ngũ Uẩn Đều Không” do chính Ngài đã thấy thấu suốt 

(chiếu kiến) để dạy người. Sắc đứng đầu Ngũ Uẩn, vì thế giảng tường 

tận trước. 

Nói   “Sắc  bất  dị  Không” (Sắc  chẳng  khác  Không)  là  vì  Sắc  tuy  có 

hình tướng có thể thấy được, nhưng đó là tướng huyễn vọng. Dùng trí 

Bát Nhã sâu xa để quán chiếu thì bản thể của Sắc là “bất khả đắc” (trọn 

chẳng thể được), tuy có mà giống như hư không. Chẳng riêng gì bản thể 

của  Sắc  là  “trọn  chẳng  thể  được”,  mà  Không  cũng  “trọn  chẳng  thể 

được!” Do vậy, lại nói  “Không bất dị Sắc” (Không chẳng khác Sắc). 

Ở đây, lại sợ người ta hiểu lầm Thế Gian Không chính là tướng của 

Sắc Không, nên nói: “Không cũng chẳng có thực tế để được, cũng như 

Sắc  trọn  chẳng  thể  được!”  Ấy  là  vì  Không  cũng  là  pháp  thế  gian,  tuy 

không có hình tướng, rỗng rang, trống lỗng, nhưng vẫn có tướng Không. 

Trong Ngũ Uẩn, cái Không của Sắc Uẩn chẳng phải là cái Không của hư 



147  Ngụy  Nguyên  (1794-1857),  còn  có  tên  là  Nguyên  Đạt,  tự  là  Mặc  Thâm,  hiệu 

Lương Đồ, đến già đổi tên là Thừa Quán, người làng Kim Đàm, huyện Thiệu Dương, 

đỗ thứ hai trong kỳ thi Hương vào năm Đạo Quang thứ hai (1822). Năm Đạo Quang 

thứ năm (1825), vâng lệnh Bố Chánh Sứ tỉnh Giang Tô biên tập bộ sách Hoàng Triều 

Kinh Thế Văn Biên gồm 120 quyển, rất được tán thưởng. Năm Đạo Quang thứ sáu 

(1826) lên kinh thi Hội, nhưng không đậu. Khi Lưu Phùng Lộc đọc quyển thi bị loại 

ra, đã than thở quốc gia bỏ mất tài năng. Năm sau lại đi thi Hội nữa, vẫn không đậu, 

Ngụy Nguyên bèn bỏ tiền mua chức quan Trung Thư Xá Nhân. Ông từng theo Lâm 

Tắc Từ làm công tác phiên dịch khi cuộc chiến Nha Phiến nổ ra. Về sau, do thấy các 

đại thần trong triều khiếp nhược, chủ bại, hôn ám, ông bèn từ quan về nhà, chuyên 

soạn sách, dạy học, chủ trương “dùng người ngoại quốc để chế ngự ngoại quốc, lợi 

dụng kỹ thuật Tây Dương, đem quyền lợi nhử các nước Tây Phương đánh lẫn nhau”. 

Ông để lại rất nhiều trước tác; tuy vậy, những trước tác về Phật giáo của ông không 

được đánh giá cao vì ông nghiên cứu kinh điển theo kiểu một học giả nghiên cứu văn 

bản  thay  vì  là  một  hành  giả  Phật  giáo  nên  có  rất  nhiều  ý  kiến  vũ  đoán,  cực  đoan, 

chấp trước văn tự, tùy ý diễn dịch, phê phán theo thiên kiến và sự ức đoán của chính 

mình. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  205  

không.  Do  vậy,  liền  nói  tiếp:   “Không  bất  dị  Sắc” (Không  chẳng  khác 

Sắc). Vì lìa trọn vẹn cái Không của tướng Không nên nói:  “Không bất dị 

 Sắc” (Không chẳng khác Sắc). 

Nói đến cái Không của Không này cũng giống như Sắc “trọn chẳng 

thể  được”,  chẳng  thể  hiểu  là  cái  Không  trống  lỗng,  rỗng  rang.  Vẫn  sợ 

[người nghe] chưa hiểu nên lại nói:   “Sắc tức thị Không, Không tức thị 

 Sắc” (Sắc  tức  là  Không,  Không  tức  là  Sắc),  nghĩa  là:   “Sắc  tức  thị 

 Không”   chẳng  thể  được,  “Không  tức  thị  Sắc”   chẳng  thể  được!  Sắc  - 

Không này tịch chiếu cùng hiển lộ, cùng diệt mất. Sắc  - Không “cùng 

chính là” và “cùng lìa” Sắc Không. Nếu thấy được điều này sẽ đích thân 

chứng được Chân Như Phật Tánh. 

Sắc Uẩn đã như thế thì bốn uẩn Thọ, Tưởng, Hành, Thức cứ theo đó 

mà biết; cho nên không cần nói nữa, chỉ nói  “diệc phục như thị” (cũng 

giống như thế). Ngũ Uẩn đã như thế thì hết thảy pháp cũng như thế. Cho 

nên lại nói: Năm Uẩn này đều là tướng Không, là tướng Không của hết 

thảy  các  pháp,  chẳng  sanh,  chẳng  diệt,  chẳng  nhơ,  chẳng  sạch,  chẳng 

tăng, chẳng giảm, bản thể của chúng là như thế, chẳng cần phải ước theo 

thánh - phàm, chúng sanh - Phật để nói nữa! Do nó vốn chẳng sanh, do 

đâu mà có diệt, cũng như có nhơ, sạch, tăng, giảm nữa ư? 

Vì  thế,  trong  tướng  Không  của  các  pháp,  không  có  năm  uẩn  Sắc, 

Thọ, Tưởng, Hành, Thức, không có sáu căn “mắt, tai, mũi, lưỡi, thân, ý”, 

không có sáu trần “Sắc, Thanh, Hương, Vị, Xúc, Pháp”, không có sáu 

thức là Nhãn giới  (dưới chữ Nhãn lược bỏ chữ Thức), cho đến không có Ý 

Thức giới. Đấy là không có lục phàm pháp giới. 

 “Vô vô minh, nãi chí vô lão tử” (Không vô minh cho đến không lão 

tử) là mười hai nhân duyên thuộc Lưu Chuyển Môn.  “Diệc vô vô minh 

 tận,  nãi  chí  diệc  vô  lão  tử  tận” (Cũng  không  có  hết  vô  minh  cho  đến 

không có hết già chết): Đấy chính là mười hai nhân duyên thuộc Hoàn 

Diệt Môn. Đây là không có Duyên Giác pháp giới.  “Vô Khổ, Tập, Diệt, 

 Đạo” , là không có Thanh Văn pháp giới.  “Vô Trí” : Trí là độ cuối cùng 

trong Lục Độ, cho nên [Vô Trí] là không có Bồ Tát pháp giới.  “Diệc vô 

 đắc”  (Cũng  không  có  đắc):   “Đắc”   chính  là  Bồ  Đề,  Niết  Bàn,  [tức  là] 

không có [tức là] không có Phật pháp giới. 

Có kẻ hiểu chữ Không trong câu  “Sắc bất dị Không”  là Thật Tướng 

của Chân Không. Thoạt nhìn có vẻ hợp lý, nhưng xét kỹ hình như không 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  206  

trọn vẹn. Vì sao vậy? Đã là không có Ngũ Uẩn, Lục Nhập, Thập Nhị Xứ, 

Thập Bát Giới, tức lục phàm pháp giới của thế gian; lại không có Tứ Đế, 

Thập Nhị Nhân Duyên, Trí, Đắc, đó chính là bốn thánh pháp giới xuất 

thế gian. Hết thảy các pháp thánh - phàm đều không, lẽ đâu cái Không 

của thế gian lại chẳng không? Do phàm tình lẫn thánh kiến đều không, 

cho nên có thể viên mãn Bồ Đề, trở về cái  “không có gì để được” (vô sở 

đắc). Do  “không có gì để được”  nên  “tâm vô quái ngại, khủng bố, viễn 

 ly điên đảo, mộng tưởng, cứu cánh Niết Bàn”  (tâm không vướng mắc, sợ 

hãi, xa lìa điên đảo, mộng tưởng, rốt ráo Niết Bàn). 

Pháp này chính là pháp rốt ráo thành Phật của tam thế chư Phật, do 

trong  tướng  Không  của  các  pháp  chẳng  có  những  pháp  thánh  -  phàm, 

chúng  sanh  -  Phật  v.v…  cho  nên  có  thể  từ  phàm  đến  thánh  tu  nhân 

chứng quả, chứng trọn vẹn pháp này. Ví như dựng nhà phải có chỗ trống 

thì người mới ở được. Nếu nhà chẳng có chỗ trống, người ta làm sao ở 

được? Do Không, nên mới có thể chân tu thực chứng. Nếu chẳng Không, 

sẽ chẳng có tác dụng này. Do trong trí Bát Nhã sâu chẳng thấy tướng của 

những thứ tình kiến này nên là Vô, chớ hiểu lầm chẳng tu là Vô. Nếu 

hiểu chẳng tu là Vô sẽ phá hoại chánh pháp của chư Phật, chắc chắn bị 

đọa mãi trong A Tỳ địa ngục, hãy nên suy nghĩ cặn kẽ!  (Ấn Quang Văn Sao 

 Tục Biên, quyển Thượng, Trả lời thư cư sĩ Châu Mạnh Do hỏi về bốn câu “Sắc bất 

 dị Không” trong Tâm Kinh)  

* Kinh Phạm Võng là đại pháp để đức Như Lai nung luyện hết thảy 

dù thánh  hay  phàm,  ngõ  hầu họ sẽ  rốt  ráo  đoạn  trừ  ba  Hoặc, đích thân 

chứng  được  ba  đức,  khôi  phục  Phật  Tánh  sẵn  có,  thành  Phật  Quả  vô 

thượng.  Ấy  là  vì  đối  với  Chân  Như  diệu  tánh  thì  chúng  sanh  và  Phật 

cùng một thể, nơi phàm chẳng giảm, tại thánh chẳng tăng, nhưng từ vô 

thủy  đến  nay  cứ  mê  chẳng  ngộ,  như  vàng  còn  trong  quặng  chẳng  thụ 

dụng được! Đức Như Lai thương xót hết thảy chúng sanh mê mất minh 

châu trong chéo áo, uổng công rong ruổi hướng ra ngoài tìm tòi. Do vậy, 

khởi tham - sân - si, tạo giết - trộm - dâm, đến nỗi luân hồi lục đạo trọn 

chẳng  có  thuở  ra!  Dù  có  người  đoạn  được  những  Hoặc  trong tam  giới, 

thoát  lìa  sanh  tử,  nhưng  vẫn  còn  cách  địa  vị  Phật  quá  xa!  Bởi  thế,  khi 

mới  thành  Chánh  Giác,  đức  Phật  liền  lập  tức  vì  hết  thảy  thánh  -  phàm 

giảng  đại  pháp  này,  trước  hết  làm  cho  họ  liễu  ngộ  tự  tâm  vốn  là  Phật 

tâm, nên  mới  nói:  “Hết  thảy  chúng  sanh  đều  có  Phật  Tánh, các ông là 

 Phật  sẽ  thành,  ta  là  Phật  đã  thành”.   Tin  được  như  thế,  chắc  chắn  sẽ 

chẳng đến nỗi đề cao thánh cảnh nhưng tự cam phận phàm ngu, trên là 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  207  

cô phụ sự giáo hóa của Phật, dưới là phụ bạc tánh linh của chính mình! 

Cho nên mới nói:  “Thường tin tưởng như thế thì giới phẩm đã đầy đủ!”  

Rồi đối với những lời ăn tiếng nói, hành vi thường ngày, khởi tâm từ bi, 

tâm hiếu thuận, dẹp lòng tà, giữ lòng thành, đánh đổ cái ham muốn xằng 

bậy của chính mình để khôi phục lễ nghĩa, đừng làm các điều ác, vâng 

làm những điều thiện, sao cho luôn đúng chừng mực, không phải hổ thẹn 

chút nào, nơi ba nghiệp vĩnh viễn trọn chẳng có tỳ vết thì hai thứ đại thể, 

đại dụng “tự lập, lập người, tự lợi, lợi tha” đều đầy đủ. 

Giữ  tấm  lòng  thanh  khiết  xông  tận  trời  thẳm,  khác  nào  hư  không 

mênh mông chứa khắp muôn hình tượng trọn chẳng chướng ngại gì! Xử 

sự chánh đại quang minh như mặt trời chói lọi chiếu khắp muôn phương, 

nhưng trọn chẳng hề chọn lựa. Do vậy, Tứ Nhiếp cùng được thực hiện, 

Tứ Hoằng148 phổ độ, đáng gọi là  “tiên dĩ dục câu khiên, hậu linh nhập 

 Phật trí” (trước hết dùng dục149 để lôi kéo, sau làm cho nhập Phật trí); 

hư không dẫu có tận, nguyện tôi vẫn vô cùng. Làm được như thế, nào 

còn  có  cái tâm  ta  -  người, đúng  -  sai, tự  tư  tự  lợi  chi  nữa, huống  là  có 

chuyện  phá  trai,  phạm  giới  và  tổn  người,  lợi  mình,  lật  đổ,  tàn  hại  lẫn 

nhau nữa ư? 

Do  vậy  biết:  Kinh  này  dẫu  thuộc  về  đại  pháp  xuất  thế,  nhưng  quả 

thật là mưu lược tốt lành để giữ yên cõi đời. Vì thế, hết thảy quốc vương, 

đại thần và tứ chúng xuất gia, bốn chúng tại gia cùng các quỷ thần đều 

nên thọ trì! Nếu có thể thọ trì sẽ như nước rửa sạch đồ đựng, liền khôi 

phục  sự  sạch  sẽ  sẵn  có;  như  hương  xông  áo, sẽ  mau  chóng  thêm  thơm 

ngát hơn. Trong lúc Kiếp Trược này, muốn vãn hồi mà bỏ pháp này, làm 

sao yên được?  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Hạ, Lời tựa cho sách 

 Phạm Võng Kinh Bồ Tát Giới Tập Chứng)  



* Giới là căn bản của hết thảy thiện pháp, hãy nên xem sách Tại Gia 

Luật  Yếu150,  nhưng  kinh  văn  của  giới  luật  khá  nhiều,  e  khó  thể  đọc 



148 Tứ Hoằng chính là Tứ Hoằng Thệ Nguyện: Chúng sanh vô biên thệ nguyện độ, 

phiền não vô tận thệ nguyện đoạn, pháp môn vô lượng thệ nguyện học, Phật đạo vô 

thượng thệ nguyện thành. 

149  Dục  ở  đây  là  lòng  ham  muốn,  ý  nói  chư  Phật,  Bồ  Tát  dùng  lợi  để  dẫn  dụ  con 

người do lòng ham lợi sẽ thực hành Phật pháp, rồi dần dần dẫn họ nhập đạo, thể ngộ 

Phật trí. Chẳng hạn, các kinh Đại Thừa thường nói rất nhiều đến những phước báo 

hiện tiền do trì tụng, thọ trì kinh, chú, lễ bái, cúng dường, tùy hỷ v.v…  

150 Tại Gia Luật Yếu có tên đầy đủ là Tại Gia Luật Yếu Quảng Tập, do ngài Ngẫu 

Ích soạn, Nghi Nhuận và Trần Hy Nguyện tăng đính. Đây là một tổng tập các kinh 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  208  

tường  tận,  nhớ  cặn  kẽ  được!  Chỉ  cần  trong  tâm  thường  giữ  tấm  lòng 

 “đừng làm các điều ác, vâng làm các điều thiện” . Phàm khởi tâm động 

niệm chẳng để cho một niệm bất thiện nẩy mầm, như thế thì các giới đều 

giữ trọn vẹn được. Nếu chỉ tìm tòi, suy xét trên mặt sự tướng, dù chẳng 

phạm một giới nào nhưng vẫn chưa thể gọi là người trì tịnh giới được, 

bởi trong tâm vẫn có tướng phạm giới, khó khăn như thế đó! 

Ông Cừ Bá Ngọc đến năm 20 tuổi biết 19 năm trước là sai, đến năm 

50 tuổi, biết 49 năm trước sai trái, muốn giảm bớt lỗi nhưng vẫn chưa 

thể được! Khổng Tử tuổi đã bảy mươi còn mong trời cho sống thêm vài 

năm để học kinh Dịch hòng tránh khỏi lỗi lớn. Những vị này đều là vì 

tâm chưa thể hoàn toàn phù hợp khít khao với lẽ trời nên coi là lỗi, chứ 

không phải việc làm, hành vi của họ còn phạm lỗi.  “Đừng làm các điều 

 ác, vâng làm các điều thiện”  là nghĩa trọng yếu trong giới kinh của Phật 

pháp. Người độn căn đời sau phải nên dốc sức nơi đây thì mới có thể khế 

lý khế cơ.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Hạ, Thư trả lời cư sĩ Tống 

 Huệ Trạm ở Dịch Huyện)  

* Phật pháp không gì lớn lao chẳng bao trùm, không điều nhỏ nhặt 

nào chẳng được nêu lên, chỉ có Phật và Phật mới có thể thấu hiểu rốt ráo. 

Bậc Đăng Địa Bồ Tát151 vẫn chưa thể thấu hiểu triệt để đến tột nguồn tận 

đáy được, huống là phàm phu sát đất đầy dẫy Hoặc nghiệp ư? Nhưng rút 

lấy những ý nghĩa trọng yếu [trong giáo pháp nhà Phật] thì chỉ là mong 

sao [chúng sanh] hiểu rõ tự tâm, chứng Phật tánh triệt để. Muốn hiểu rõ 

tự tâm để chứng Phật tánh, ắt phải dùng Giới để trói buộc cái thân, dùng 

Định để dứt vọng, dùng Huệ để đoạn Hoặc, ngõ hầu có thể tự thoát khỏi 



luận  liên  quan  đến  giới  luật  của  hàng  Phật  tử  tại  gia.  Sách  này  bao  gồm  một  phần 

trích lục bộ Tứ Phần Luật, Ưu Bà Tắc Thọ Tam Quy Ngũ Giới Pháp Hội Thích (tổng 

hợp các lời giải thích về cách thọ Tam Quy Ngũ Giới), Tam Quy Ngũ Giới Từ Tâm 

Yểm  Ly  Công  Đức  kinh,  Quán  Đảnh  Tam  Quy  Ngũ  Giới  Đới  Bội  Hộ  Thân  Chú 

Kinh, Sa Mạt Nẵng Pháp Thiên Tử Thọ Tam Quy Hoạch Miễn Ác Đạo Kinh, Thập 

Thiện Nghiệp Đạo Kinh, Phật Thuyết  Giới Tiêu Tai Kinh, Phật Thuyết  Ưu Bà Tắc 

Ngũ  Giới  Tướng  Kinh  Thiển  Yếu,  Phật  Thuyết  Trai  Kinh  Chú  (chú  giải  kinh  Phật 

nói về trai giới), phẩm Quán Tâm và phẩm Phát Bồ Đề Tâm của Đại Thừa Bổn Sanh 

Tâm Địa Quán Kinh, Ngoại Đạo Vấn Thánh Đại Thừa Pháp Vô Ngã Nghĩa Kinh, Ưu 

Bà Tắc Giới Kinh Thọ Giới Phẩm Thiển Yếu (giải thích sơ lược về những điều quan 

trọng trong phẩm Thọ Giới của kinh Ưu Bà Tắc Giới), Bồ Tát Ưu Bà Tắc Ngũ Giới 


Oai Nghi Kinh, trích yếu phần sớ giải Phật Thuyết Phạm Võng Kinh Tâm Địa Phẩm 

Bồ Tát Giới, Phạm Võng Kinh Sám Hối Hành Pháp v.v…  

151 Đăng Địa Bồ Tát: Hàng Bồ Tát từ Sơ Địa trở lên. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  209  

sanh tử huyễn vọng, chứng Niết Bàn chân thường.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn 

 Sao Tục Biên, quyển Hạ, Lời tựa cho cuốn Nhật Tụng Kinh Chú Tuyển Lục) 



*  Xét  ra,  Bách  Trượng  thiền  sư  sanh  vào  năm  thứ  chín  (720)  đời 

Đường  Huyền  Tông,  thọ  chín  mươi  lăm  tuổi,  đến  tháng  Giêng  năm 

Nguyên Hòa thứ chín (814) đời Đường Hiến Tông bèn quy tịch. Chương 

đầu tiên trong bộ Thanh Quy do Ngài biên soạn chính là phần Chúc Ly, 

chương  kế  tiếp  là  Báo  Ân,  chương  tiếp  theo  đó  là  Báo  Bổn152.  Đây 

những thứ Phật sự hết sức quan trọng, trang nghiêm, nếu không có Phật 

điện thì nên cử hành ở nơi đâu? 



Từ sau khi ngài Bách Trượng viên tịch, hơn hai trăm năm, đến năm 

Cảnh  Đức  nguyên  niên  (1004)  đời  Tống Chân  Tông, Dương  Ức153  viết 

lời tựa cho bộ Thanh Quy, đối với quy định:  “Bất lập Phật điện, duy thụ 

 pháp đường”  (Chẳng lập Phật điện, chỉ dựng pháp đường) liền cho rằng 

câu này rất hợp với lời Phật và Tổ đích thân dặn dò, đương thời đều tôn 

trọng ý kiến ấy. Trộm ngờ [câu ấy phải là]:  “Tiền lập Phật điện, hậu thụ 

 pháp  đường”   (Lập  Phật  điện  trước  rồi  mới  dụng  pháp  đường)  thì  mới 



152 Chúc Ly là những nghi lễ nhằm chúc phước cho vương triều, bao gồm cầu đảo, 

chú nguyện cho vương triều được bền vững, vua khỏe mạnh, phước thọ, hoàng tộc 

được bình yên, tăng phước tăng thọ v.v... 

Báo Ân là báo đáp ân đức của vương triều đã bảo hộ Phật pháp lẫn nhân dân. Tăng 

chúng  thường  cử  hành  lễ  Báo  Ân  trong  những  dịp  Quốc  Kỵ  (ngày  giỗ  của  tiên 

vương), cầu mưa, cầu tạnh, hay trong những dịp có tai ương xuất hiện như sâu rầy, 

hạn hán v.v…  

Báo  Bổn  là  báo  đáp  ân  đức  trong  Phật  môn,  như  những  ngày  lễ  Phật  Đản,  Thành 

Đạo, khánh chúc vía các vị Phật, Bồ Tát, Tổ Sư v.v…  

Ngoài  ra, vào mỗi  dịp Sóc Vọng, ba hình  thức báo đáp này được  gộp chung thành 

một nghi lễ nhỏ gọi là Thù Ân Chúc Tán, tức là tăng chúng lạy tạ chư Phật, tôn pháp, 

thánh tăng, chư Tổ Sư, đại thiện tri thức, các vị thầy tổ truyền giới, truyền pháp, ân 

quốc vương, sư trưởng, đà na tín thí ủng hộ cúng dường cho Tăng chúng yên thân tu 

đạo. 

153  Dương  Ức  (974-1020),  người  xứ  Bồ  Thành  (nay  thuộc  huyện  Kiến  Ngõa,  tỉnh 

Phước  Kiến),  tự  là  Đại  Niên.  Nổi  danh  văn  chương  từ  thuở  thiếu  thời.  Tống  Thái 

Tông đặc cách cho đi thi Đình, đọc bài viết của họ Dương phải khen ông ta là thần 

đồng. Ông làm quan tới chức Thị Lang và Tu Soạn. Bẩm tánh thanh liêm, chẳng e sợ 

quyền thế.  Thoạt  đầu không tin Phật,  sau do được học sĩ  Lý Duy khuyên dạy liền 

nghiên cứu Thiền học, sanh lòng tin sâu xa. Ông tham học với thiền sư Quảng Huệ ở 

Nhữ Châu, đắc pháp, liền dốc sức hộ trì pháp môn, được coi như lãnh tụ của những 

sĩ phu học Phật thời ấy. Ông từng vâng chiếu biên soạn bộ Đại Tạng Mục Lục, giảo 

chánh, ấn hành bộ Cảnh Đức Truyền Đăng Lục, cũng như tham dự đạo tràng dịch 

kinh. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  210  

phù hợp với ý Phật, Tổ đích thân dặn dò; nhưng gần một ngàn năm qua, 

không  ai  sửa  cho  đúng!  Nay  thiền  sư  Hoằng  Trữ  cũng  dựa  theo  đó  để 

luận đoán, khôn ngăn đau lòng, buốt óc! 



Chùa  Thiền  không  có  Phật  điện  thì  sẽ  hoàn  toàn  chẳng  có  tượng 

Phật  ư?  Hay  là  thờ  Phật  trong  căn  nhà  nhỏ  ở  bên  cạnh  [pháp  đường]? 

Vâng thánh chỉ chúc ly ở gian nhà phụ nhỏ nhoi thì chẳng những khinh 

Phật mà còn khinh vua cũng lớn lắm thay! Do chuyện này biết chữ Bất, 

chữ  Duy  ở  đây  chính  là  chữ  Tiền  và  chữ  Hậu  bị  chép  sai.  Bản  Thanh 

Quy Chứng Nghĩa được khắc ở Dương Châu đã được sửa đổi cho đúng. 



Nay tôi tỵ nạn sang Linh Nham, thấy họ sao lục bản của Trữ Công 

để soạn bài ký xây dựng điện Bảo Vương, rất sợ sẽ đem sai ngoa truyền 

sai ngoa khiến cho ngài Bách Trượng là vị thầy gương mẫu của trời lẫn 

người rốt cuộc bị vu báng có hành vi của tà ma, ngoại đạo. Do vậy, biện 

luận  đại  lược  để  mong  những  bậc  thông  sáng  trong  mai  sau  ai  nấy  tôn 

Phật kính Tổ, duy trì pháp đạo không suy sụp vậy. Hiểu cho tôi hay trách 

tội tôi, tôi đều chẳng màng!  (Hoằng Hóa Nguyệt San số thứ 4 - Ấn Quang Pháp 

 Sư  Văn  Sao  Tam  Biên,  quyển  4,  Biện  định  sai  ngoa  trong  lời  tựa  tác  phẩm  Bách 

 Trượng Thanh Quy) 

 

*  Xá-lợi  chưa tới  chỗ  cũ154, càng đúng  là  thần biến khôn ngằn. Ấy 

chính là Phật, Bồ Tát muốn làm cho ông và hết thảy những ai thấy nghe 

đều gieo thiện căn sâu xa, nên đặc biệt thị hiện [như vậy]. Tiếng Phạn 

Xá-lợi (Śarīra), cũng có khi phiên là Thiết-lợi-la (danh từ này hiện thời tuyệt 

chẳng dùng đến), ở đây (Trung Hoa) dịch là Thân Cốt (xương nơi thân), có 

khi dịch là Linh Cốt. Đây chính là ước theo sau khi đức Phật nhập Niết 



154 Trong lá thư gởi cho cư sĩ Phương Diệu Đình (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam 

Biên, quyển 2, thư số 270), tổ Ấn Quang cho biết:  “Hôm trước, Quán Âm Am ở Hoài 

 An gởi tới một viên xá-lợi to bằng hạt kê, màu như ngọc Phỉ Thúy, nói là [viên xá-lợi 

 ấy] kết từ hoa đèn thắp trước bàn Phật của một liên hữu; gởi tới muốn cậy Quang 

 chứng minh, bình luận để khơi gợi lòng tin cho người khác. Quang liền đựng trong 

 một cái hộp sứ cho mọi người xem; xem xong để thờ trước tượng Phật. Ngày hôm 

 qua, sau buổi tụng kinh khóa sáng, mở hộp ra xem thì không còn nữa, chắc là đã trở 

 về am đó rồi! Hôm qua tôi đã gởi thư hỏi chuyện ấy”.  Như vậy là khi Tổ viết thư cho 

Dương Bội Văn, viên xá-lợi ấy vẫn chưa trở về Quán Âm Am. Xin xem thêm chi tiết 

về chuyện này trong  “Bài ký về chuyện cư sĩ Dương Bội Văn được xá-lợi”  thuộc bộ 

Ấn Quang Văn Sao Tam Biên, quyển 3. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  211  

Bàn, thiêu thân hóa hiện tám hộc bốn đấu155 xá-lợi mà nói. Đấy chính là 

ước theo đa số để nói. 



Cũng  có  loại  xá-lợi  không  phải  từ  xương  trên  thân  [đức  Phật  mà 

có], như người đời Tống khắc ván in cuốn Long Thư Tịnh Độ Văn tìm 

được ba hạt xá-lợi trong tấm ván, ba hạt xá-lợi tìm được ở ba chỗ. Lại 

nữa,  thiện  nữ  nhân  thêu  kinh,  đâm  kim  xuống  bị  vướng,  nhìn  vào  tìm 

được xá-lợi. Lại có người niệm Phật, từ trong miệng có được xá-lợi. Có 

vị  cao  tăng  tắm  gội,  bảo  học  trò  kỳ  lưng,  nghe  có  vật  lanh  canh  rơi 

xuống, nhìn xem thì thấy được xá-lợi. Tuyết Nham Khâm thiền sư156 cạo 

đầu, tóc [rớt xuống] biến thành một chuỗi xá-lợi. Trường Khánh Nhàn thiền 

sư đời Tống viên tịch, ngày hỏa thiêu Ngài, trời nổi cơn gió lốc lớn, khói 

bay xa ngoài bốn mươi dặm. Khói lan đến đâu, trên nóc nhà, ngọn cây, 

ngọn cỏ, đều có xá-lợi, nhặt được hơn bốn thạch157. 



Ngoại đạo chẳng biết xá-lợi chính là do sức của Giới - Định - Huệ 

tạo thành, bèn bảo [xá-lợi] là do Tinh - Khí - Thần158 luyện thành. Đây là 



155 Hộc và Đấu là những đơn vị đo lường thời cổ, có dung lượng biến đổi theo triều 

đại. Thời Tần, một Hộc bằng mười Đấu, mỗi Đấu là 2 lít. Từ đời Tống trở đi, một 

Hộc  bằng  năm  Đấu  và  dung  lượng  của  Đấu  lớn  dần  lên,  đến  đời Thanh,  một  Đấu 

bằng 10 lít. Do kinh Phật đa số được dịch từ thời Hán đến giữa đời Tống, nên ta có 

thể ước lượng một Hộc bằng mười Đấu và mỗi Đấu từ 2 đến 3 lít. 

156 Tuyết Nham Khâm chính là hòa thượng Tuyết Nham Tổ Khâm (?-1287), thuộc 

phái Dương Kỳ tông Lâm Tế, người xứ Vụ Châu, pháp hiệu Tuyết Nham. Làm sa-di 

lúc năm tuổi, được thọ Cụ Túc năm mười sáu tuổi, trước sau từng tham học với các 

vị Diệu Phong Chi Thiện, Diệt Ông Văn Lễ (chùa Tịnh Từ) v.v… Sau đến Kính Sơn 

tham học với ngài Vô Chuẩn Sư Phạm, về sau làm người nối pháp của vị này. Từng 

được  vua  tặng  ca  sa  tía,  thanh  danh  lừng  lẫy  một  thời.  Sư  thị  tịch  vào  năm  Chí 

Nguyên 24 đời Nguyên (1287), còn để lại Tuyết Nham Hòa Thượng Ngữ Lục (bốn 

quyển).  Người  nối  pháp  của  Sư  là  ngài  Cao  Phong  Nguyên  Diệu  (vị  này  chính  là 

thầy thế độ cho ngài Trung Phong Minh Bổn). 

157 Thạch: Có hai đơn vị đo lường cùng gọi là Thạch. 

1) Để đo dung tích thì một Thạch là 67 lít 

2) Để đo trọng lượng thì một Thạch bằng 76 kg. 

158 Tinh - Khí - Thần vốn là những khái niệm y học, được nhắc đến trong bộ sách y 

khoa cổ nhất của Trung Quốc là Hoàng Đế Nội Kinh, bọn đạo sĩ đã thần bí hóa khái 

niệm ấy và gán ghép rất nhiều cách giải thích phức tạp. Ông Thái Nhật Sơ trong bài 

“Tinh  -  Khí  -  Thần  Và  Hoạt  Động  Sống  Còn”  đã  giải  thích  khá  rõ  ràng  như  sau: 

 “Theo Trung Y Học, cái gọi là Tinh tức là những vật chất tinh vi trong cơ thể con 

 người, tức là những vật chất cơ sở cấu tạo thành thân thể con người, là cái gốc của 

 sanh mạng. Khí chính là những công năng, động lực duy trì cuộc sống con người. 

 Tánh mạng và sự hoạt động của con người được duy trì bởi Khí, Thần là biểu hiện 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  212  

ăn trộm danh từ của Phật giáo, chứ tuyệt chẳng biết nghĩa lý trong Phật 

giáo, liền đơm đặt bịa chuyện. [Xá-lợi] phần nhiều do dời chuyển mà có 

được, như khắc ván, thêu kinh và do miệng niệm Phật mà có, cũng như 

[xá-lợi]  của  ông  do  từ  hoa  đèn  mà  được  đều  là  vì  lòng  Thành  chuyên 

ròng đến cùng cực nên đức Phật rủ lòng Từ gia bị, thị hiện. 



Hơn nữa, xá-lợi của Phật càng thần biến khôn ngằn. Như khi Tùy 

Văn Đế (Dương Kiên) chưa làm hoàng đế, một vị Phạn tăng (tăng nhân 

Ấn Độ) tặng cho mấy viên xá-lợi, đến khi lên ngôi xem lại thì thấy có rất 

nhiều  viên  (mấy  trăm  viên).  Do  vậy  bèn  dựng  hơn  năm  mươi  tòa  bảo 

tháp. Tháp đựng xá-lợi ở chùa A Dục Vương có thể nâng lên xem, mỗi 

người  thấy  một  khác,  hoặc  cùng  một  người  nhưng  trong  mỗi  lúc  thấy 

[xá-lợi] chuyển biến lớn, nhỏ, cao, thấp và màu sắc thay đổi, hoặc chẳng 

thay đổi khác nhau. Như vậy là chẳng thể dùng phàm tình để suy lường 

được. Người đời dùng phàm tình để suy lường Phật pháp nên chỉ bị tổn 

hại, chẳng được lợi ích . (Hoằng Hóa Nguyệt San số thứ 13 - Ấn Quang Pháp Sư 

 Văn Sao Tam Biên, quyển 3, Thư trả lời cư sĩ Dương Bội Văn)  



*  Những  câu   “nãi  chí  thập  niệm,  hàm  giai  nhiếp  thọ,  duy  trừ  Ngũ 

 Nghịch, phỉ báng chánh pháp”  (cho đến mười niệm đều được nhiếp thọ, 

chỉ trừ kẻ Ngũ Nghịch, phỉ báng chánh pháp) trong kinh Vô Lượng Thọ 

là luận theo lúc bình thường, chứ không luận trên lúc lâm chung. Do kẻ 

ấy đã có tội Ngũ Nghịch cực nặng, lại kèm thêm tà kiến sâu nặng, phỉ 

báng chánh pháp, cho rằng pháp “siêu phàm nhập thánh, liễu sanh thoát 

tử, và niệm Phật vãng sanh” do đức Phật đã nói đều là căn cứ để dụ dỗ, 

gạt  gẫm  ngu  phu  ngu  phụ  vâng  thờ  giáo  pháp  của  Ngài,  chứ  thật  ra 

chẳng hề có chuyện ấy; do có tội chướng cực nặng ấy, dẫu có thiện căn 

một niệm hay mười niệm, nhưng vì không có tâm hổ thẹn cùng cực, tin 

tưởng cùng cực nên chẳng thể vãng sanh được! 



Chương Hạ Hạ Phẩm trong Quán Kinh nói về những kẻ lúc sắp lâm 

chung, tướng địa ngục A Tỳ hiện, tuy [Quán kinh] chẳng nói [kẻ ấy] phỉ 

báng chánh pháp, nhưng đã là kẻ Ngũ Nghịch Thập Ác, đầy đủ mọi điều 

bất thiện, ắt không thể nào chẳng phỉ báng chánh pháp! Nếu hoàn toàn 



 của Khí. Nói cách khác, Thần là những gì được biểu hiện ra ngoài của sanh mạng và 

 công năng của động lực sống của con người như âm thanh, dáng vẻ, hình vóc, thái 

 độ, tình cảm v.v… Như vậy, Tinh là vật chất nuôi sống, Khí là vật chất có tác dụng 

 dinh dưỡng được chuyển hóa thành những năng lượng cần thiết cho cuộc sống, Thần 

 bao gồm những hoạt động sinh lý (bioglogical) và tâm lý của con người”. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  213  

không phỉ báng chánh pháp, sao lại có thể giết A La Hán, phá hòa hợp 

Tăng, làm thân Phật chảy máu được? Thường có kẻ giải thích rằng trong 

trường  hợp  này  (tức  những  kẻ  được  nói  trong  Quán  Kinh)  thì  không 

báng  chánh  pháp,  trong  trường  hợp  kia  (tức  những  kẻ  được  nói  trong 

kinh Vô Lượng Thọ) là báng chánh pháp, [thoạt nghe qua] cũng rất có 

lý, nhưng đã không báng pháp, sao lại có thể làm ba sự đại nghịch ấy 

cho được? 



Do  vậy,  biết  rằng:  Bốn  mươi  tám  nguyện  là  luận  theo  lúc  bình 

thường, còn chương Hạ Hạ Phẩm của Quán Kinh luận theo lúc đã thấy 

tướng khổ cùng cực của địa ngục, kẻ ấy hoảng sợ không thể nào diễn tả 

được, vừa nghe danh hiệu Phật bèn xót xa cầu xin được cứu giúp, trọn 

chẳng có ý niệm nào khác, chỉ có ý niệm cầu Phật cứu độ, hộ niệm! Tuy 

là vừa nghe liền niệm, nhưng đã   “toàn tâm là Phật, toàn Phật là tâm, 

 ngoài  tâm  không  Phật,  ngoài  Phật  không  tâm”,   cho  nên  tuy  chỉ  mười 

niệm hoặc chỉ một niệm, vẫn được Phật từ lực tiếp dẫn vãng sanh! Bốn 

mươi tám nguyện là luận theo lúc bình thường, chương Hạ Hạ Phẩm của 

Quán Kinh nói về lúc lâm chung. Do thời gian, sự việc khác biệt, cho 

nên  có  sự  nhiếp  thọ  hay  không  [nhiếp  thọ]  sai  khác.  Cho  đó  là  mâu 

thuẫn, tức là trở thành gã si ngốc159 vậy!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục 

 Biên, quyển Thượng, Thư trả lời đại sư Thiện Giác)  



*  Con  người  ông  Hà  có  hào  khí  sâu  đậm,  nhưng  chưa  từng  nghe 

pháp của thánh nhân Nho - Thích tu thân trị tâm, nên gặp phải cảnh ngộ 

ấy. Tình cảnh đó khá giống với tình cảnh của ông Du Tịnh Ý160, nhưng 



159 Nguyên văn  “tạc tử mão tử hán” , là một thành ngữ của Thiểm Tây để chỉ kẻ si 

ngốc, khăng khăng cố chấp, không hiểu biết gì. Có thuyết giải thích từ ngữ này xuất 

phát từ câu chuyện có một gã khờ thấy một con thỏ chạy đâm vào gốc cây bị chết, 

bèn khoét lỗ nơi thân ấy, cứ đứng đợi mãi để chờ xem có con thỏ nào dại dột đâm 

đầu vào ấy chết hay không. Xin ghi lại lời giải thích này như một điều tồn nghi! 

160 Du Tịnh Ý tên thật là Du Đô, tự Lương Thần, sống vào thời Gia Tĩnh nhà Minh, 

học rộng tài cao, đỗ Tú Tài  năm  18 tuổi. Đến tuổi  trưởng thành, ông ta cùng mấy 

người  bạn  học  lập  ra  Văn  Xương  Xã,  tận  lực  thực  hiện  những  thiện  sự  được  dạy 

trong bài Âm Chất Văn của Văn Xương Đế Quân. Thế nhưng thi cử lận đận, thi mãi 

nhưng không đậu được Cử Nhân, Tiến Sĩ; sanh được năm đứa con trai, bốn đứa chết 

yểu, đứa con thứ ba năm  tám tuổi chạy  chơi  trong làng, bị  lạc mất. Ông còn sanh 

năm đứa con gái, nhưng chỉ còn sống được một. Vợ khóc con đến nỗi mù cả hai mắt. 

Mỗi đêm cuối năm, cảnh nhà nghèo túng, quạnh quẽ thê lương, ông than thở mình 

không có tội lỗi chi lớn, than là bị trời phạt bèn viết sớ tâu lên Táo Thần, cầu chuyển 

lên Thiên Đình. Làm như vậy mấy năm, không thấy cảm ứng gì. Đến năm bốn mươi 

bảy tuổi, tối Giao Thừa, vợ chồng và con gái đang ngồi trong nhà, thấy một ông lão 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  214  

họ Du vẫn chưa biết sâu xa về pháp môn Tịnh Độ. Nếu ông Hà chịu nghĩ 

“đã  chết  đi  sống  lại”,  đem  hào  khí  trước  đây  sửa  đổi  thành  khiêm 

nhường, tự kiềm chế, thì sự thành tựu sau này còn cao siêu hơn ông Du! 

Ông ta do thoạt đầu thấy Tăng phần nhiều hủ bại, nên chẳng chịu quy y. 

Nay Quang cũng là ông Tăng hủ bại, mà vẫn muốn quy y, quả thật chẳng 

biết Tăng là người như thế nào? 



So với hạng Tăng ăn thịt uống rượu, Quang còn có chút điểm tốt. 

Các vị đại Bồ Tát như Quán Âm, Thế Chí, Văn Thù, Phổ Hiền v.v.. và 

những Quyền Vị Bồ Tát chưa chứng Pháp Thân, đã đoạn Hoặc nghiệp 

trong tam giới và Nhị Thừa thánh nhân đã chứng quả Duyên Giác, chứng 

quả A La Hán đều thuộc về Tăng. Như Quang đây, kém xa các vị tăng A 

La  Hán  khác nào  sự cách  biệt  vời  vợi  giữa  trời với đất, huống  hồ  đem 

sánh với bậc Duyên Giác và các bậc Quyền Vị Bồ Tát chưa chứng Pháp 

Thân! Huống hồ lại [đem sánh với] các vị Tăng như Quán Âm, Thế Chí, 

Văn Thù, Phổ Hiền ư? Ông ta chỉ biết các ông Tăng uống  rượu ăn thịt 

trong nhân gian thì ngay cả những vị Tăng giữ Thanh Quy cẩn thận (do 

chẳng chú ý nên cũng sanh ý tưởng kém hèn không thể kham nổi này) trong nhân 

gian cũng chưa được thấy nghe, huống gì là các vị Tăng đại thánh nhân 

khác!  (Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn  Sao  Tục  Biên,  quyển  Thượng,  Thư  trả  lời  cư  sĩ 

 Trương Giác Minh - 2)  



*  Người  học  Phật  hãy  nên  có  con  mắt  chọn  lựa  pháp.  Trong  Phật 

pháp, pháp nào cũng hay, nhưng cần phải biết có tự lực và Phật lực khác 

nhau. Các tông Thiền, Giáo, Mật v.v… đều cần phải đoạn Hoặc chứng 

Chân thì mới liễu sanh tử được. Đoạn Hoặc chứng Chân há nói dễ dàng 

ư? Mật Tông tuy có nghĩa “hiện thân thành Phật” (thành Phật ngay trong 

thân  hiện  tại),  nhưng  không  phải  ai  cũng  có  thể  làm  như  thế  được! 

Huống chi Mật Tông thường dùng thần thông để thu hút, lay động người 

khác. Thầy đã dùng chuyện ấy để hấp dẫn người khác, đệ tử sẽ chẳng thể 

không dốc chí hâm mộ thần thông. Nếu cái tâm hâm mộ, hy vọng thần 



đến xưng là họ Trương, đến hỏi chuyện, an ủi. Họ Du nhân đó kể lể nỗi niềm, ông 

Trương bèn cặn kẽ chỉ ra những khuyết điểm của họ Du: “Tuy làm lành, phóng sanh, 

nhưng chuộng hư danh, không thực chất, chỉ làm qua loa cho xong chuyện, cốt làm 

cho nhiều mà thôi, ăn nói bóng bẩy nhưng khắc bạc, gây thương tổn tình cảm người 

khác” v.v… rồi chỉ dạy cách ăn ở sao cho trọn vẹn tình nghĩa. Giảng giải xong, ông 

lão đi ra sau bếp, họ Du chạy theo thì ông lão đã biến mất, do vậy mới biết là Táo 

Quân hiện thân chỉ điểm. Câu chuyện này được ghi lại thành Du Tịnh Ý Công Ngộ 

Táo Thần Ký. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  215  

thông thật thiết tha, thật tột bực, sẽ rất nguy hiểm chẳng thể nào kể xiết! 

Xin đừng chú trọng thần thông thì may mắn lắm thay! 

Lời  lẽ  trong  Tông  môn  ý  nằm  ngoài  lời.  Vì  thế,  phải  vứt  sạch  hết 

thảy để chuyên ròng tham cứu. Nếu chỉ đọc được mấy cuốn sách Thiền, 

liền học đòi tung hứng những lời cơ phong, tội sẽ cực nặng! Ví như khẩu 

lệnh trong quân đội, người ngoài doanh trại chẳng thể biết được. Nếu chỉ 

thuận theo mặt chữ để giảng giải cơ phong, sẽ như kẻ ở ngoài doanh trại 

lầm lạc mưu toan đoán mò ý nghĩa của khẩu lệnh trong quân doanh rồi 

tự  trà  trộn  vào,  há  chẳng  nộp  mạng  ngay  nơi  ấy  hay  sao?  (Hoằng  Hóa 

 Nguyệt San số thứ 6 - Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 2, Thư trả lời cư 

 sĩ Hác Trí Hy) 



* Thật Tế lý địa chẳng lập mảy trần, phàm - thánh, chúng sanh - Phật 

đều khó thể xưng nói. Về phương diện tu trì, cần phải đầy đủ các đức. 

Nếu  thiếu  một  pháp,  chẳng  thể  chứng  Pháp  Thân  được!  Đức  Thích  Ca 

Mâu  Ni  Thế  Tôn  ta  trong  trần  điểm  kiếp161  trước  đã  sớm  thành  Chánh 

Giác, vì độ chúng sanh bèn thị hiện giáng sanh trong thế gian, ẩn giấu 

thánh đức, thị hiện chưa ngộ giống như chúng sanh để làm gương cho 

muôn loài. Xuất gia, tu đạo, đến lúc sao Mai vừa lố dạng, hoát nhiên đại 

ngộ, than rằng:  

-   Lạ  thay,  hết  thảy  chúng  sanh  đều  sẵn  đủ  trí  huệ  của  Như  Lai, 

 nhưng do vọng tưởng, chấp trước mà chẳng thể chứng đắc. Nếu lìa vọng 

 tưởng,  chấp  trước  thì  Nhất  Thiết  Trí,  Vô  Sư  Trí,  Tự  Nhiên  Trí162  đều 

 được hiện tiền. 



161 Số kiếp như số bụi vi trần. 

162 Nhất Thiết Trí (Sarvajña) còn được phiên âm là Tát Bà Nhã Trí, tức trí đúng như 

thật hiểu rõ hết thảy các pháp tướng bên trong lẫn bên ngoài. Kinh Nhân Vương Hộ 

Quốc Bát Nhã Ba La Mật Đa, quyển Hạ giải thích:  “Trọn đủ vô lậu giới, thường tịnh 

 giải  thoát  thân,  tịch  diệt  chẳng  nghĩ  bàn,  gọi  là  Nhất  Thiết  Trí”.   Du  Già  Sư  Địa 

Luận, quyển 38 giảng:  “Trong hết thảy cõi, hết thảy sự, hết thảy phẩm, hết thảy thời 

 trí vô ngại nên gọi là Nhất Thiết Trí”.  Đại Trí Độ Luận giảng:  “Về tổng tướng thì là 

 Nhất Thiết Trí, biệt tướng là Nhất Thiết Chủng Trí, nhân là Nhất Thiết Trí, quả là 

 Nhất Thiết Chủng Trí, nói lược là Nhất Thiết Trí, nói rộng là Nhất Thiết Chủng Trí. 

 Nhất Thiết Trí là phá hết thảy sự vô minh tối tăm trong hết thảy các pháp, Nhất Thiết 

 Chủng Trí là quán các pháp môn, phá các vô minh… Nhất Thiết Trí là chuyện của 

 Thanh  Văn,  Duyên  Giác,  Đạo  Trí  là  chuyện  của  Bồ  Tát,  Nhất  Thiết  Chủng  Trí  là 

 chuyện của Phật”.   

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  216  

Do  vậy,  trong  hội  rộng  lớn  như  biển,  [những  vị]  tụ  họp  như  mây 

nhóm  về  thế  giới  Hoa  Tạng  đều  là  Thập  Trụ,  Thập  Hạnh,  Thập  Hồi 

Hướng, Thập Địa, Đẳng Giác, tức các Pháp Thân đại sĩ thuộc bốn mươi 

mốt địa vị. Trong Bồ Đề Tràng và sáu nơi khác163, nói Nhất Chân pháp 

giới tịch chiếu164 viên dung, chúng sanh và Phật chẳng hai, lý tánh chẳng 

thể  gọi là  có hay  không, và sự  tu nhân  chứng quả  của  các giai đoạn  từ 

Thập Tín, Thập Trụ, Thập Hạnh, Thập Hồi Hướng, Thập Địa, Đẳng Giác 

cho đến Diệu Giác Phật Quả. 

Vì thế, biết: Lý do Sự hiển, Sự do Lý thành, Lý - Sự viên dung mới 

hợp Phật đạo. Đời có kẻ cuồng chuyên trọng lý tánh, chẳng chuyên chú 

sự tu, trên là trái nghịch lời Phật dạy, dưới là phụ bạc tự tâm, tự lầm, lầm 

người, thật đáng thương xót!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Hạ, 

 Lời tựa cho bản Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm Kinh được viết bằng lối chữ 

 Khải)  



* Tứ Đế là Khổ, Tập, Diệt, Đạo. Bốn pháp này đều chân thật chẳng 

dối, vì thế gọi là Đế. Đế (諦) có nghĩa là chân thật. Lại có khi coi Lý là 

Đế, nên gọi là “lý chân thật chẳng dối”. 



Vô Sư Trí (Anupadista-jñāna), tức trí thành tựu không nhờ vào sức của người khác, 

không đợi người khác dạy mà tự nhiên thành tựu. Trí huệ do tự mình chứng ngộ, như 

trí huệ do đức Phật tự chứng chẳng hạn, hoặc như bậc Duyên Giác, quán các pháp 

nhân duyên sanh diệt bèn chứng trí giác. 

Tự Nhiên Trí (Svayambhū-jñāna), chư Phật không cần dụng công, tự nhiên sanh ra 

Nhất Thiết Chủng Trí. Trong Pháp Hoa Kinh Huyền Tán, quyển năm, pháp sư Khuy 

Cơ  đời  Đường  đã  viết:   “Phật  do  giác  ngộ  mà  sanh  ra  hai  trí  Quán  Không  Trí  và 

 Quán Hữu Sự Trí, [hai trí ấy] được gọi là Tự Nhiên Trí”.  Đại Nhật Kinh Sớ, quyển 

sáu chép:  “Tự Nhiên Trí là trí do đức Như Lai tự giác tự chứng, chứ không do tu học 

 mà  có,  cũng  không  có  cách  nào  truyền  dạy  cho  người  khác  được”.   Tổng  hợp  hai 

cách giải nghĩa này thì Tự Nhiên Trí chính là tác dụng của sự giác ngộ hoàn toàn, tức 

nói đến mặt lực dụng của Nhất Thiết Chủng Trí sau khi đã viên mãn Phật quả. 

163  Kinh  Hoa  Nghiêm  được  giảng  tại  bảy  chỗ  là  Tịch  Diệt  Đạo  Tràng  (tức  Bồ  Đề 

Tràng), điện Phổ Quang Minh, Đao Lợi Thiên Cung, Dạ Ma Thiên Cung, Đâu Suất 

Thiên Cung, Tha Hóa Tự Tại Thiên Cung và rừng Thệ Đa. 

164 Tịch: Vắng lặng, không xao động. Đây là thuật ngữ mô tả Phật tánh thường hằng 

bất biến, không bị ngoại cảnh làm ô nhiễm, biến đổi, thường được diễn tả bằng câu 

nói  “bất sanh, bất diệt, bất nhất, bất nhị, bất tăng, bất giảm, bất cấu, bất tịnh” . Giải 

thích  một  cách  nông  cạn  thì  Chiếu  là  khả  năng  nhận  biết  thông  suốt  mọi  sự.  Tuy 

thông suốt nhưng không chấp trước, không bị ô nhiễm bởi ngoại cảnh nên nói là “tuy 

chiếu mà thường tịch”, dẫu vắng lặng nhưng không hề mất khả năng thấu hiểu trọn 

vẹn nên gọi là “tuy tịch nhưng thường chiếu”. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  217  

Khổ chỉ cho cái sắc thân mà chúng ta có và quốc độ để nương trụ, 

không gì chẳng phải là khổ! Tập là mọi thứ nhóm họp, nghĩa là do chẳng 

hiểu Chân Không, đối với các cảnh giới sanh khởi tham - sân - si. Diệt là 

diệt trừ phiền não, chứng đắc Lý Tánh bất sanh bất diệt. Đạo có nghĩa là 

thông suốt, ý nói tu đạo Giới - Định - Huệ liền có thể đoạn được tham - 

sân - si Tập (tham  -  sân - si nhóm họp), chứng được Lý Tánh bất sanh 

bất diệt để thoát khỏi thế giới khổ não này và thoát lìa cái thân khổ báo 

này. 

Bốn  điều  này  đều  là  nêu  “quả  trước,  nhân  sau”:  Tập  là  nhân  của 

Khổ, Khổ là quả của Tập; Đạo là nhân của Diệt, Diệt là quả của Đạo. 

Nói như vậy để biết Khổ mà đoạn Tập, hâm mộ Diệt mà tu Đạo.  (Hoằng 

 Hóa Nguyệt San số thứ 5 - Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 2, Thư trả 

 lời cư sĩ Diệp Sính Thần) 



*  Quán  Âm  chính là  quá khứ  Cổ  Phật, làm  bậc  phù  tá đức  Di  Đà. 

Niệm Quán Âm cầu sanh Tây Phương vẫn có thể được như nguyện, có 

gì là không  được!  So  sánh những  công đức  niệm  Quán  Âm, Địa  Tạng, 

Di Đà v.v… chính là nhằm khiến cho người ta phát tâm quyết định niệm 

Phật, chẳng có ý niệm đổi dời mà thôi! Nếu chấp chết cứng vào lời ấy, 

chẳng hiểu được ý, sẽ trở thành oan uổng cho đức Phật. 



Hiện  thời,  mọi  người  đều  đang  trong  cảnh  hoạn  nạn,  hãy  nên  nói 

với hết thảy mọi người “để giải trừ hoạn nạn chỉ có một cách là sửa lỗi, 

hướng thiện, đôn đốc luân thường, chí thành, khẩn thiết, xưng niệm danh 

hiệu Quán Âm”, ấy là diệu pháp độc nhất vô nhị! Bất luận các sự nguy 

hiểm  như  nước,  lửa,  đao, binh v.v… và bệnh  tật do oán nghiệp, thuốc 

men chẳng thể trị được, nếu chịu tuân theo những điều vừa nói trên đây, 

chắc  chắn  sẽ  gặp  dữ  hóa  lành,  gặp  nguy  thành  an,  và  oán  nghiệp  tiêu 

diệt, không uống thuốc mà lành bệnh. 



Nhìn  vào  thời  cuộc  hiện  tại,  nguy  hiểm  muôn  phần,  nếu  chiến  sự 

xảy ra, cả nước không một chỗ nào yên vui cả! Dẫu là chỗ chưa bị chiến 

tranh  lan  đến  thì  cái  họa  thổ  phỉ  so  với  chiến  tranh  còn  khốc  liệt  hơn 

nữa! Hãy nên bảo hết thảy già trẻ, trai gái đồng niệm “Nam-mô A Di Đà 

Phật” và “Nam-mô Quán Thế Âm Bồ Tát”. Ngoại trừ cách này ra, không 

có cách tốt lành nào khác! Đối với tai nạn nhỏ thì sẽ gặp dữ hóa lành. 

Dẫu cho mọi người đều cùng chết sạch, người niệm Phật sẽ nương theo 

Phật lực, hoặc sanh về Tây Phương, hoặc sanh vào đường lành. Chớ nên 

nói “đã không thể nào tránh khỏi cái chết thì niệm Phật vô ích!” Chẳng 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  218  

biết: Con người được thọ sanh làm người đều do nhân duyên tội phước 

đã gây trong đời trước tạo thành cái gốc [để quyết định] sanh vào nhà 

phú  quý  hay  bần  tiện.  Người  niệm  Phật  có  tín  nguyện  sẽ  được  vãng 

sanh; dẫu không có tín nguyện cũng chẳng đến nỗi đọa vào ác đạo, há có 

nên chẳng niệm để tự mình lầm, lầm người ư? 



Mọi chuyện phải khéo suy nghĩ, chớ nên mặc tình làm bừa.  Ngay 

như hành vi bố thí thường là chuyện lành, nhưng đối với kẻ chẳng biết 

hổ  thẹn  lại  biến  thành  chướng  ngại,  cố  nhiên  hãy  từ  chối,  không  chấp 

nhận! Nếu kẻ [như vậy] đến xin, chỉ cho một chút, hắn sẽ tự chẳng đến 

nữa, cũng chẳng đến nỗi nổi nóng phát cáu, chỉ có cách mặc kệ hắn là 

hay nhất.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Trả lời thư cư sĩ 

 Niệm Phật)  



* Trước tượng Tây Phương Tam Thánh không cần phải đắp tượng 

Phật  Thích  Ca.  Phàm  những  thứ  đeo  giắt  trên  thân  như  chú  Lăng 

Nghiêm  v.v…  khi  nằm  nghỉ,  lúc  đại  tiểu  tiện  nên  cởi  ra.  Chỉ  khi  gặp 

cảnh  nguy  hiểm  cùng  cực  là  có  thể  không  cần  tháo  ra.  Nếu  lúc  bình 

thường  không  nguy  hiểm  vẫn  không  bỏ  ra,  sẽ  trở  thành  cái  tội  khinh 

nhờn không thể kể xiết được! [Nếu] trong phòng có kinh tượng thì hãy 

nên hết sức kính trọng! Hàn Sơn và Thập Đắc165 là do Văn Thù và Phổ 

Hiền  hiện  ra,  vì  thế  phải  thường  giữ  lòng  kiêng  sợ,  chẳng  dám  phóng 

túng mới nên! 



Đồ  chay  nơi  những  quán  cơm  không  sạch  sẽ,  người  ăn  chay  nên 

vĩnh viễn đoạn trừ những thứ ăn uống giao tế ấy. Nếu người ta mời, bèn 

viện  cớ  chẳng  thanh  khiết  để  từ  chối,  vừa  khỏi  bị  người  ta  mời  vừa 

chẳng bị phí tiền oan uổng mời lại người ta! Người ta dùng cái lễ vô lý 

để mời, không đi đâu có sao!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Hạ, 

 Trả lời thư cư sĩ Niệm Phật)  



* Trong thời kỳ này, chỉ nên sốt sắng tu trì, chớ nên nghiên cứu tràn 

lan bởi “sống - chết, còn - mất” đã ở ngay trước mắt! Nếu chỉ nghiên cứu 

tràn lan, về mặt gieo thiện căn thì có, nhưng nơi liễu sanh tử thì không. 

Ngoài  niệm  Phật  ra,  hãy  niệm  kèm  thêm  thánh  hiệu  Quán  Âm  để  cầu 

đình chiến, khỏi nạn. Ắt cần phải có lòng Thành như cứu đầu cháy thì 

mới có cảm ứng được. Dẫu vận nước chẳng thể xoay chuyển được ngay, 



165 Thời ấy, người Trung Hoa thường hay tạo hình tượng Hàn Sơn và Thập Đắc gọi 

là  Hòa  Hợp  Nhị  Thánh  trưng  bày  trong  nhà  hay  trong  tiệm  như  một  loại  bùa  cầu 

may, nên ở đây Tổ dạy không được khinh nhờn tượng hai vị này. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  219  

nhưng chính mình chắc chắc được Tam Bảo gia bị, gặp nguy hiểm vẫn 

bình yên.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư trả lời cư sĩ 

 Trịnh Phỉ Kham)  



*  Trong  Phật  pháp  có  trụ  trì  thế  gian  pháp  và  có  duy  luận  lý  tánh 

pháp. Trụ Trì thế gian pháp là nếu người khác chẳng hết sức chí thành, 

sẽ chẳng vì kẻ đó thuyết pháp. Nay thế đạo suy vi, chẳng thể hoàn toàn 

hành đúng như vậy. Vì thế, đối với những thư hỏi pháp, mặc lòng người 

ta [viết] như thế nào, Quang cũng đều trả lời. Nếu quá ngạo mạn, vẫn chỉ 

bày, trách móc lỗi ấy để khỏi phụ lòng kẻ đó gởi thư đến. Chỉ có kẻ xin 

quy y, nếu chẳng dùng những chữ [tỏ ý] tự nhún mình, chắc chắc chẳng 

dám chấp thuận. Vì chấp thuận như vậy tức là tự khinh Phật pháp, mà 

cũng khiến cho kẻ ấy khinh thường Phật pháp. Có thể là vì kẻ ấy chẳng 

biết lễ nghi, hoặc là do ngã mạn tự đại. Người tự đại thì làm sao dám nói 

với họ? Kẻ chẳng biết lễ nghi thì ắt sẽ làm cho họ biết, chứ không phải 

mong  được  người  khác  cung  kính,  đấy  chính  là  chẳng  khinh  pháp  và 

khinh người vậy! Nếu chẳng duy trì như thế, Phật pháp sẽ chẳng thể lưu 

truyền. 

“Duy luận lý tánh pháp” (Pháp chỉ xét trên mặt tánh, trên lý, không 

luận trên hình tướng, trên mặt sự) thì phàm  Tăng chẳng thể làm được, 

chỉ có đại Bồ Tát lại không phải là người có trách nhiệm duy trì pháp 

đạo làm như vậy thì sẽ có lợi ích sâu xa. Phàm phu làm theo sẽ phá hoại 

chánh pháp của Như Lai, tai hại chẳng cạn! Như trong kinh Pháp Hoa, 

Thường Bất Khinh Bồ Tát hễ trông thấy tứ chúng đều lễ bái, thưa:  “Tôi 

 chẳng dám khinh quý ngài, quý ngài đều sẽ thành Phật!”  Tứ chúng có 

kẻ dùng roi gậy, ngói, đá đánh ném, bèn chạy ra xa đứng, rồi làm lễ, tán 

thán  rằng:   “Tôi  chẳng  dám  khinh  quý  ngài,  quý  ngài  đều  sẽ  thành 

 Phật!”  Tôi sợ ông chẳng biết nghĩa này rồi lầm lạc sanh ra nghi ngờ, bàn 

bạc, nên mới nói đại lược. Nếu là phàm phu Tăng, trọn chẳng thể nương 

theo  cách  hành  động  ấy!  Bậc  đại  Bồ  Tát  trụ  trì  pháp  đạo  cũng  phải  y 

theo cách hành động của phàm tăng. 

Như sư Tế Điên chính là bậc cao nhân vượt ngoài khuôn khổ, nhưng 

vẫn hành động trong chừng mực166, ngài Tế Điên chẳng giữ Thanh Quy, 



166 Nguyên văn  “thằng xu xích bộ”.  Đây là một thành ngữ hàm nghĩa cử chỉ, hành 

động  tuân  theo  mực  thước,  khuôn  khổ.  Thằng  (繩)  tức  là  dây  mực,  Xích  (尺)  là 

thước  đo,  tức  hai  dụng  cụ  chánh  yếu  của  thợ  mộc.  “Thằng  xu  xích  bộ”   hiểu  theo 

nghĩa đen là noi theo dấu dây mực, bước theo thước đã vạch. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  220  

nhằm hiển lộ đại thần thông. Nếu giữ Thanh Quy cẩn thận mà hiển  lộ 

thần thông thì  chẳng  thể sống trong  thế gian được!  Chỉ  có  mượn  cách 

điên  điên  khùng  khùng  làm  cho  người  ta  tin  tưởng,  nghi  ngờ  lẫn  lộn, 

hòng ngầm giáo hóa khiến cho người ta biết Phật pháp chẳng thể nghĩ 

bàn hầu sanh tâm chánh tín. Những kẻ vô tri không biết xấu hổ trong cõi 

đời học đòi theo đó, sao chẳng học “ăn thứ chết vào, ói ra thứ sống”? 

Sao chẳng học “uống rượu say ngủ vùi mấy ngày, nhưng trăm ngàn cội 

gỗ to từ dưới giếng trồi lên”, và “uống rượu say bét nhè, ói ra vàng để 

thếp vàng tượng Phật trong cả điện”? Thứ chuyện chẳng thể nghĩ bàn ấy 

chỉ có hạng người ấy thực hiện thì không trở ngại chi, chứ nếu người giữ 

Thanh  Quy  cẩn  thận  mà  làm,  chắc  chắn  sẽ  phải  qua  đời  ngay!  Nếu 

không,  ai  nấy  đều  đến  tìm  vị  ấy,  chẳng  thể  làm  hết  thảy  mọi  chuyện 

được!  (Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn  Sao  Tục  Biên,  quyển  Thượng,  Thư  trả  lời  cư  sĩ 

 Dương Huệ Xương -3)  

*  Cư  Sĩ  Lâm  tại  thị  trấn  Đường  Áp  thuộc  thành  phố  Nam  Thông 

(tỉnh Giang Tô) rất tích cực, năm ngoái một thành viên của Cư Sĩ Lâm 

rất thông minh, giảng kinh Địa Tạng một lần, từ đấy những kẻ chẳng biết 

“pháp môn Niệm Phật là pháp môn để phàm phu cậy vào Phật lực hòng 

liễu  sanh tử trong đời này”  quá nửa đều chẳng niệm  Phật,  chuyên  chú 

trọng nghe kinh. Lâm trưởng thỉnh Quang nói với người giảng kinh. Do 

vậy, bèn dạy vị ấy:  

 “Phật  pháp  như  biển  cả,  một  giọt  có  đủ  vị  của  muôn  sông.  Phật 

 pháp như cái lưới kết bằng những hạt châu của Thiên Đế, mỗi hạt châu 

 có đủ ánh sáng của ngàn hạt châu. Luận về phía bậc đại thông gia thì 

 lời thô lẽ tế đều là Nhất Chân. Luận về phía kẻ chưa về đến nhà, hãy nên 

 chỉ đường về nhà cho đỡ tốn sức. Huống chi bậc đã chứng Đẳng Giác 

 muốn viên mãn Phật Quả vẫn phải niệm Phật cầu sanh Tây Phương; kẻ 

 sắp đọa A Tỳ, mười niệm thành công, có thể cao dự hải hội. Như thuốc A 

 Già Đà trị chung vạn bệnh; như ánh nắng Xuân vừa chiếu đến, trăm loài 

 cây cỏ sum xuê. Lợi ích mầu nhiệm ấy ngoại trừ đức Phật, chẳng ai có 

 thể biết được! Sao chẳng từ những chỗ ấy phát khởi lòng tín nguyện cho 

 bọn họ, ngõ hầu ai nấy đều được vãng sanh. So với những kẻ giải thích 

 từng chữ, từng câu để tạo thành thiện căn đắc độ trong tương lai, khác 

 biệt như thể một trời, một vực! Hãy noi theo quy củ thường lệ, đừng tạo 

 ra hai đường lối hành trì trong cùng một lâm!” 

Pháp môn Tịnh Độ chính là pháp môn đặc biệt trong Phật pháp, nếu 

nhóm họp mọi người niệm Phật nhưng chẳng đem nguyên do và phương 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  221  

pháp,  lợi  ích  do  tu  trì  pháp  môn  này  diễn  thuyết  cho  đại  chúng  thì  vì 

chẳng biết tông chỉ, họ sẽ chỉ được phước báo trời người, cô phụ ơn Phật 

rất sâu. Tăng hay tục đều [diễn giảng] được, chứ không riêng gì cư sĩ. 

Đây là luận trên phương tiện diễn thuyết, chớ nên lấy lề lối giảng kinh 

làm chuẩn mực. 

Nếu  thỉnh  người  chuyên  giảng  một  thất,  lần  đầu  nên  đảnh  lễ  Hòa 

Thượng hoặc Lâm Trưởng, Xã Trưởng và thành viên trong cư sĩ lâm, lạy 

khắp mọi người một lạy. Sau đấy, đối trước pháp tòa, lễ Phật ba lạy, rồi 

lên tòa giảng. Hoặc giảng trích lược kinh văn, hoặc giảng chung chung 

về pháp tắc niệm Phật và tâm hạnh suy nghĩ, xử sự phải hợp với Phật. 

Giảng xong, nói đại lược lời tạ lỗi, xin chư vị rộng lượng dung thứ, liền 

xuống tòa, lễ Phật ba lạy là xong. 

Phía trên pháp tòa nên thờ tượng Phật. Hiện thời mọi thứ quá đắt đỏ, 

chỉ nên đốt một cây hương, chẳng cần phải thắp nến, đốt Đàn hương167. 

Lên tòa rồi, chẳng cho người khác lễ bái để khỏi lâm vào tình cảnh khó 

xử cho cả đôi bên. Nếu ngẫu nhiên được thỉnh giảng một lần, liền lễ Phật 

ba lạy, lên tòa diễn thuyết, giảng xong, xuống tòa lễ Phật ba lạy là được 

rồi. 

Mở  đầu  [buổi  giảng]  chẳng  cần  phải  niệm  kinh,  xướng  kệ,  đấy  là 

phong cách của kẻ diễn thuyết. Nếu cứ theo đúng như lề lối giảng pháp, 

sẽ trở thành tiếm phận!  (Hiện thời đang là Mạt Pháp, tại gia cư sĩ  nghiên cứu 

diễn thuyết cùng đồng đạo, cố nhiên không có gì là chẳng được. Nếu cứ chiếu theo 

nghi thức giảng kinh, đấy chính là chuyện của pháp sư xuất gia, cư sĩ làm theo đó 

chính  là  “tiếm  việt”).  Đứng  diễn  thuyết  cũng  không  thích  hợp,  rất  mất  ý 

nghĩa kính trọng pháp!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Hạ, Thư 

 trả lời cư sĩ Chương Duyên Tịnh)  



* Cư sĩ diễn giảng, chỉ nên chuyên chú nơi một pháp Tịnh Độ, chớ 

nên giảng tràn lan. Giảng tràn lan là chuyện của pháp sư giảng kinh, cư 

sĩ há nên khơi ra đầu mối ấy! Do pháp môn Niệm Phật thích hợp khắp ba 

căn, bởi mọi người chẳng biết pháp môn Tịnh Độ chính là pháp môn đặc 

biệt trong Phật pháp, hãy vì họ nói Tín - Nguyện - Hạnh khiến cho kẻ có 



167 Đàn Hương (Sandalwood), tức Chiên Đàn, là một loại thuộc gỗ thơm, còn có tên 

là Bạch Đàn, vốn phát xuất từ Ấn Độ. Gỗ có sắc vàng, có mùi thơm ngát, dịu dàng 

nên thường được dùng để chế hương. Các loại Đàn Hương của Trung Quốc đôi khi 

chế bằng Giáng Đàn Hương, tức là một loài cây khác thuộc họ Đậu, sớ gỗ hơi hồng, 

có mùi thơm nhẹ hơn. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  222  

trí huệ nhưng không hiểu biết ai nấy đều chú trọng pháp này. Há nên chỉ 

mong khuếch trương môn đình, chẳng xét xem có khế cơ hành nhân hay 

không. 



Thiền sư  Đạo  Xước đời  Đường  cả đời  giảng  ba kinh  Tịnh  Độ  gần 

hai trăm lượt, vị này còn là người thân cận hòa thượng Thiện Đạo. Sư 

thọ ngoài tám mươi, tính trên những khóa giảng thì mỗi năm Sư giảng ba 

bốn lượt. Hiện thời trong Phật Thất đang đề xướng giảng các kinh thuộc 

những tông  khác. Nếu  đại  chúng  trong  pháp  hội đối  với  Tịnh tông  đều 

hiểu biết sâu xa thì còn được, chỉ sợ rằng kẻ thông suốt chưa được dăm 

ba người trong trăm kẻ, người không thông suốt mười phần hết tám chín. 

Những vị pháp sư giảng kinh tràn lan kia còn có rất nhiều vị chẳng coi 

Niệm Phật là đúng! 



Nay chẳng chú trọng pháp môn cậy vào Phật lực để liễu sanh thoát 

tử ngay trong đời này, nếu giảng Bát Nhã cho kẻ chẳng hiểu Tịnh Tông 

tức là dạy họ chuyên tâm dốc chí nơi phương diện khai ngộ, đâm ra làm 

cho đại pháp “muốn cho phàm phu sát đất được liễu sanh thoát tử” phát 

xuất từ lòng đại từ bi của đức Di Đà bị coi rẻ. Người xin nghe giảng đã 

không  hay  biết,  sao  người  nhận  lời  giảng  không  nói  rõ  nguyên  do  cho 

họ? Nếu họ không nghe, hãy nói: “Tôi không phải là người giảng kinh, 

xin hãy mời vị chuyên chú trọng giảng kinh đến giảng”.  (Ấn Quang Pháp 

 Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Hạ, Thư trả lời cư sĩ Chương Duyên Tịnh)  



*  Nhất  Sanh  Bổ  Xứ  là  danh  xưng  chung  để  gọi  những  vị  phá  vô 

minh,  chứng  pháp  tánh,  há  có  nên  giải  thích  là  số  lần  sanh  vào  trong 

nhân gian? Các vị Bồ Tát ấy chứng Vô Sanh sâu xa, trong khoảng một 

niệm cũng có thể thị hiện sanh trong khắp các cõi. Tuy bao lượt thị hiện 

giáng sanh, nhưng thật sự chẳng có tướng sanh nào để đạt được cả; do 

vậy gọi là Vô Sanh. Nếu chỉ hiểu “chẳng sanh” là Vô Sanh thì có khác gì 

hành tướng “khôi thân mẫn trí”168 của Tiểu Thừa đâu? 



168 “Khôi thân mẫn trí” (nói phổ biến hơn là “khôi thân diệt trí”) là một từ ngữ diễn 

tả cảnh giới tịch diệt vắng lặng của thánh nhân Nhị Thừa, thân không còn bị ngũ dục 

lay  chuyển,  vắng  lặng,  không  còn  phiền  não,  dục  vọng,  giống  như  tro  nguội,  trí 

không còn vọng tưởng lăng xăng, chìm lặng trong cảnh tịch định. Gọi là “mẫn trí” 

hay “diệt trí” vì trí của các vị thánh nhân Tiểu Thừa vắng lặng, nhưng không có công 

năng “quán chiếu, thấu hiểu mọi cảnh nhưng không chấp trước vào cảnh” như các vị 

đại Bồ Tát, tức là “tịch nhưng không chiếu”. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  223  



[Các vị Nhất Sanh Bổ Xứ] biến dịch sanh tử169, chứ không thật sự 

sanh tử. Vì tuy đã liễu sanh tử nhưng vẫn còn Vô Minh Hoặc chưa thể 

nhanh chóng đoạn sạch được, nên phải nhiều lần đoạn Hoặc, nhiều lượt 

chứng Chân. Ước theo ý nghĩa Sở Đoạn nên gọi là Tử, ước theo ý nghĩa 

Sở Chứng nên gọi là Sanh. “Địa vị Bổ Xứ Phật” và “đạt đến địa vị Bổ 

Xứ” ý nghĩa chẳng hai. 



Ông cho rằng “thành Phật chính là đạt đến địa vị Bổ Xứ”, nhưng 

mỗi vị Phật thành Phật có cơ duyên riêng, há  nên chấp chết cứng? Chỉ 

cần phá vô minh, chứng pháp tánh thì hoặc là thành Phật ngay, hoặc phải 

trải qua nhiều kiếp dài lâu mới thành Phật, đều tùy thuộc cơ duyên của 

mỗi vị như thế nào mà thôi! 



 “Chúng  sanh  sanh  giả,  giai  thị  A  Bệ  Bạt  Trí”   (Chúng  sanh  vãng 

sanh [cõi Cực Lạc] đều là A Bệ Bạt Trí). A Bệ Bạt Trí và Nhất Sanh Bổ 

Xứ cũng đều thuộc trong số ấy; nhưng để chỉ rõ những vị thuộc vào địa 

vị sâu xa [số lượng] rất nhiều nên [kinh Di Đà] lại nói:  “Kỳ trung đa hữu 

 Nhất Sanh Bổ Xứ”  (Trong số ấy có nhiều vị Nhất Sanh Bổ Xứ). Đừng 

luận  định  các  vị  thượng  thiện  nhân  cõi  Cực  Lạc  bằng  cách  chấp  chết 

cứng vào giáo lý! Há nên dùng câu nói trên đây để kết thúc phần nói về 

Tam Bất Thoái? Địa vị [Bất Thoái] thứ ba là Niệm Bất Thoái, chính là 

những vị từ Sơ Trụ cho  đến Đẳng Giác trong Viên Giáo, chớ nên giới 

hạn, đặt Tam Bất Thoái nằm ngoài số những vị Nhất Sanh Bổ Xứ. Hãy 

nên nghiền ngẫm kỹ chữ  “giai”  (đều) và chữ  “kỳ trung”  (trong số ấy) sẽ 

chẳng tự lầm lẫn tách rời [Tam Bất Thoái khỏi Nhất Sanh Bổ Xứ]. 



Kinh  A  Di  Đà  nói  giản  lược,  nhưng  công  phu,  công  đức  của  mỗi 

người  vãng  sanh  đều  sai  khác  vô  lượng,  vô  biên;  phẩm  vị  vãng  sanh 

cũng khác nhau vô lượng, vô biên! Nói “chín phẩm” bất quá là nêu sơ 

lược  đại  cương  mà  thôi.  Nếu  đạt  đến  nhất  tâm  bất  loạn  thì  giống  với 



169 Biến dịch sanh tử, còn gọi là “vô vi sanh tử”, là sự sanh tử của hàng A La Hán, 

Bích Chi Phật cho đến Đại Lực Bồ Tát. Do dùng nghiệp phân biệt vô lậu làm nhân, 

dùng vô minh trụ địa làm nhân để chiêu cảm báo thân thù thắng, vi tế, mầu nhiệm. 

Do  dùng  đại  nguyện  đại  bi  vô  lậu  để  chuyển  biến  cái  thân  sanh  tử  có  hạn  lượng 

(phần  đoạn  sanh  tử)  thành  cái  thân  vi  diệu  thù  thắng,  thân  ấy  do  nguyện  lực  cảm 

thành nên gọi là Biến Dịch (thay đổi). Do thân này vì nguyện lực cảm thành nên diệu 

dụng  chẳng  thể  nghĩ  bàn,  vì  thế  còn  gọi  là  “bất  tư  nghị  thân”.  Do  nguyện  lực  cảm 

thành  nên  khi  thệ  nguyện  đã  mãn,  hoặc  cơ  duyên  hóa  độ  đã  hết  bèn  xả  thân,  chứ 

không phải vì nghiệp lực quyết định thọ mạng; vì thế, gọi là “biến dịch”, tức thay đổi 

theo hoàn cảnh và căn cơ của người được hóa độ. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  224  

[những người vãng sanh thuộc địa vị] Thượng Phẩm Thượng Sanh như 

trong Quán Kinh đã nói. Người chưa đạt nhất tâm và kẻ ác nghiệp nặng 

nề  sắp  bị  đọa  [địa  ngục]  cố  nhiên  giống  hệt  như  [những  vị  vãng  sanh 

thuộc] các phẩm Trung và Hạ trong Quán Kinh, chứ không phải là kinh 

này chuyên tiếp dẫn người nhất tâm bất loạn, những kẻ khác đều chẳng 

phải là căn cơ được nhiếp thọ bởi kinh này! 



[Hiểu] như vậy thì cố nhiên ba kinh là một kinh! Nếu không, chính 

là chấp văn trái ý, lỗi chẳng phải nhỏ! Tịnh Độ hoành siêu có người viên 

chứng, có kẻ chưa thể viên chứng ngay. Dù chưa thể viên chứng nhưng 

đã  liễu  sanh  tử,  không  còn  có  chuyện  luân  hồi  sanh  tử  nữa,  vẫn  ngay 

trong một đời này được dự vào hàng Bổ Xứ, được thành Bồ Đề. So với 

những kẻ cậy vào tự lực nhưng chưa viên chứng thì khác nào một trời, 

một vực! Do vậy, cũng có thể gọi là “viên chứng”. Ông cho rằng: “Nếu 

sanh vào cõi ấy, chứng Phương Tiện, Thật Báo, Tịch Quang có nhanh 

hay chậm sai khác; vì thế, không một ai hễ vãng sanh bèn chứng ngay”. 

Đọc phần kinh văn trong Quán Kinh dạy về chín phẩm vãng sanh ắt biết 

liền! 



Đối  với  những  điều  khác  được  nêu  bày  trong  phần  kinh  văn  tiếp 

theo đó, ông hiểu quá sai ý nghĩa!  “Đoạn sạch Kiến - Tư, ra khỏi Đồng 

 Cư, vào cõi Phương Tiện, đoạn sạch Trần Sa và phá một phần vô minh 

 bèn  ra  khỏi  Phương  Tiện,  vào  Thật  Báo.  Đoạn  sạch  vô  minh,  ra  khỏi 

 Thật Báo, chứng cõi Tịch Quang” : Đây chính là ước theo sở chứng sâu 

hay cạn, ước theo điều đã đạt được là thô hay diệu mà nói; đọc kỹ phần 

luận về Bốn Cõi [Tịnh Độ] trong Di Đà Yếu Giải sẽ tự biết. 



Hơn nữa, trong Văn Sao từng nói Thật Báo và Tịch Quang vốn là 

một cõi. Ước theo lý tánh bèn gọi là Tịch Quang, ước theo quả báo gọi là 

Thật  Báo.  Cõi  Tịch  Quang  không  có  tướng,  cõi  Thật  Báo  có  đủ  các 

tướng thù thắng trang nghiêm [với số lượng] nhiều như số vi trần trong 

một cõi Phật. Phá một phần vô minh bèn phần chứng Thật Báo, mà cũng 

chứng một phần Tịch Quang. Vô minh phá sạch bèn rốt ráo Thật Báo, 

rốt  ráo  Tịch  Quang. Để  dễ hiểu,  những người  giảng  giải quy  kết  Phần 

Chứng vào Thật Báo, quy kết “rốt ráo” vào Tịch Quang. Cần biết rằng: 

Thật Báo và Tịch Quang đều có Phần Chứng, đều có Cứu Cánh (rốt ráo). 



Ông muốn tỏ rõ lý viên mãn của Tịnh Độ, nhưng đối với ý nghĩa 

“viên chứng bốn cõi Tịnh Độ” lại nêu lên ý nghĩa   “viên xuất  cõi này”  

(thoát khỏi trọn vẹn cõi này - tức cõi Phàm Thánh Đồng Cư) thì đâm ra 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  225  

ăn  nói  sai  quấy  mất  rồi!  Đoạn  hết  Kiến  Tư  xong  là  ra  khỏi  Đồng  Cư. 

Đoạn  Trần  Sa,  phá  vô  minh  xong,  chẳng  còn  phải đèo bồng  Đồng  Cư 

nữa170, huống hồ là đã đoạn sạch vô minh, cần chi phải thoát khỏi hai cõi 

Đồng Cư, Phương Tiện nữa ư? Chẳng biết: Do phàm phu được dự vào 

Bổ Xứ nên tại Đồng Cư đã thấy trọn vẹn cả ba cõi trên! Đây là đã chứng 

nhập địa vị sâu, há còn nói là “thoát khỏi Đồng Cư, Phương Tiện v.v…” 

nữa ư?  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Trả lời thư cư sĩ 

 Niệm Phật)  



*  Di  Lặc  là  đấng  giáo  chủ  của  thế  giới  Sa  Bà  sẽ  giáng  sanh  trong 

tương  lai,  Lâu  Các  là  phòng  ốc  nơi  đức  Di  Lặc  ở  khi  Thiện  Tài  đi về 

phương Nam tham học. Nhà nhiều tầng là Lâu (樓), lầu cao là Các (閣). 

Lâu  các  này  thù  thắng  nhiệm  mầu  khôn  sánh!  Phàm  phu,  Nhị  Thừa, 

Quyền  Vị  Bồ  Tát  đều  chẳng  thể  thấy  được!  Đấy  chính  là  báo  cảnh  do 

công đức thắng diệu thượng cầu hạ hóa của đức Di Lặc từ vô lượng kiếp 

đến nay cảm thành. 



Thiện Tài đã tham học với hai vị thiện tri thức là Đức Sanh và Hữu 

Đức171 xong, họ lại dạy Thiện Tài đi qua Tỳ Lô Giá Na Trang Nghiêm 

Tạng Đại Lâu Các trong vườn Đại Trang Nghiêm ở nước Hải Ngạn tại 

phương  Nam  thỉnh  giáo  Di  Lặc  Bồ  Tát:   “Vị  Bồ  Tát  ấy  ắt  sẽ có  thể vì 

 ngươi nói diệu pháp khế lý khế cơ rốt ráo, khiến cho ngươi được đại lợi 

 ích”.  Do vậy, Thiện Tài cực lực đối trị tập khí phiền não, cực lực tu trì 

đạo Giới - Định - Huệ, đến trước Tỳ Lô Giá Na Đại Lâu Các ở nước Hải 



170 Do người đã đoạn Trần Sa xong bèn chứng cõi Phương Tiện, đã đạt đến cảnh giới 

ấy, sẽ không còn thấy có cảnh giới Đồng Cư (sách Di Đà Yếu Giải gọi là  “thoát khỏi 

 Đồng Cư” ), tức là không còn phân biệt nhân - ngã, thánh - phàm, nên gọi là  “thoát 

 khỏi  Đồng  Cư” ;  vì  thế,  Tổ  mới  nói   “chẳng  cần  phải  đèo  bồng  Đồng  Cư  nữa”   (vì 

không chấp vào cảnh Đồng Cư nữa). Cư sĩ Niệm Phật lại tưởng lầm bốn cõi tách biệt 

nhau, có cảnh  giới  để lần lượt  vượt  thoát, nên mới  lập luận rằng những  vị  đã  đoạn 

Trần Sa sẽ thoát khỏi cõi Đồng Cư trọn vẹn. Thật ra, người đã vãng sanh, liền dự vào 

địa vị Bất Thoái nên thấy được cả ba cõi trên, tức là lãnh ngộ, phần chứng được cảnh 

giới thù thắng của ba cõi trên, nhưng chưa hoàn toàn thụ dụng được, mới chỉ Ngộ, 

nhưng chưa chứng, nên gọi là “thấy”, chứ chưa gọi là “nhập”. 

171 Đức Sanh đồng tử (Śrī-Sambhava) là vị thứ năm mươi mốt trong số năm mươi ba 

vị  thiện tri  thức được Thiện Tài  đến tham học. Vị này cùng với  Hữu Đức đồng nữ 

cùng ở tại thành Diệu Ý Hoa Môn, đều đã chứng môn giải thoát của Bồ Tát, do tịnh 

trí quán sát thấy các thế gian đều là huyễn trụ, đều do nhân duyên sanh cho đến các 

việc biến hóa điều phục của hết thảy các vị Bồ Tát đều là huyễn trụ, đều do nguyện 

và trí hợp lại mà thành vậy. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  226  

Ngạn,  năm  vóc  mọp  sát  đất,  nguyện  thấy  đức  Di  Lặc,  nói  kệ  tán  thán, 

bèn thấy Di Lặc Bồ Tát từ chỗ khác đi tới. 



Thiện Tài đảnh lễ, Di Lặc đối trước đại chúng cùng đi với Ngài, tán 

thán Thiện Tài là chân Phật tử, là chân pháp khí. Lại vì Thiện Tài nói đủ 

mọi  công  đức  của  tâm  Bồ  Đề  hòng  bồi  đắp  nền  tảng  thành  Phật,  dạy 

Thiện Tài vào trong Đại Lâu Các quan sát trọn khắp sẽ biết rõ cách học 

Bồ Tát hạnh. Học xong sẽ thành tựu vô lượng công đức. Thiện Tài bạch 

rằng: “Kính xin Đại Thánh mở cửa lâu các cho con được vào!” Ngài Di 

Lặc  khảy  ngón  tay  ra  tiếng,  cửa  liền  mở  ra,  bảo  Thiện  Tài  vào.  Vào 

xong,  cửa  đóng  lại.  Thiện  Tài  thấy  lâu  các  ấy  rộng  rãi  vô  lượng  giống 

như  hư  không.  Mặt  đất  và  cung  điện,  hết  thảy  vật  cúng  đều  dùng  vô 

lượng  các  thứ  báu  để  hợp  thành.  Lại  thấy  trong  ấy  có  vô  lượng  trăm 

ngàn các thứ lâu  các  nhiệm  mầu,  mỗi  mỗi  rộng lớn, nghiêm  trang, đẹp 

đẽ, đều bằng với hư không, chẳng ngăn ngại nhau, cũng chẳng tạp loạn. 

Nơi mỗi một chỗ thấy hết thảy chỗ, trong hết thảy chỗ đều thấy như thế. 



Khi đó,  Thiện  Tài  rạp  mình  lễ  kính,  vừa mới  mọp  đầu đã  tự thấy 

thân mình trọn khắp trong hết thảy các lâu các, lễ khắp hết thảy Phật - 

Pháp - Tăng, thấy đủ các thứ cảnh giới tự tại chẳng thể nghĩ bàn, như là: 

Hoặc thấy đức Di Lặc vừa mới phát tâm  Bồ Đề hành đạo Bồ Tát, thân 

cận vị thiện tri thức nào, chứng tam-muội nào cho đến đích thân chứng 

được Pháp Thân, trong mười phương pháp giới, trải qua số kiếp nhiều 

như số vi trần trong cõi Phật hiện những thân trong tam thừa lục đạo để 

giáo  hóa,  mỗi  mỗi  đều  thấy  trọn  vẹn  và  hết  thảy  chư  Phật  trong  mười 

phương thế giới từ lúc mới phát tâm cho đến khi thành Phật độ sanh và 

nhập Niết Bàn, pháp tồn tại lâu - mau, cũng đều thấy trọn vẹn. Thiện Tài 

ở trong lâu các thượng cầu hạ hóa, trải qua số kiếp nhiều như số vi trần 

trong cõi Phật siêng năng, chuyên ròng tu trì đủ mọi diệu hạnh mà chẳng 

mỏi mệt, nhất tâm tiến thẳng đến Vô Thượng Bồ Đề. 



Khi  ấy,  Di  Lặc  Bồ  Tát  liền  thâu  hồi  thần  lực,  vào  trong  lâu  các, 

khảy ngón tay ra tiếng, bảo Thiện Tài: “Thiện nam tử! Hãy dậy đi, pháp 

tánh  như  vậy  đó.  Đây  chính  là  trí  biết  các  pháp  của  Bồ  Tát,  [biết  các 

pháp] là tướng được hiện bởi nhân duyên tụ tập. Tự tánh như thế giống 

như huyễn, như mộng!” Do vậy biết Đại Lâu Các ấy chính là pháp giới 

tạng. Phàm tất cả những sự vi diệu trong pháp giới không gì chẳng thấy 

trọn vẹn trong lâu các này. Đó gọi là “mười pháp giới xưa - nay, từ đầu 

đến cuối chẳng lìa một niệm hiện tại, vô biên cõi nước, ta - người chẳng 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  227  

cách biệt chừng bằng mảy lông!” Nếu không có thần thông đạo lực của 

Di Lặc và Thiện Tài cạn lòng thành tận lòng kính, làm sao đạt được như 

vậy? 



Trong đời gần đây, các nơi không nơi nào chẳng thờ tượng Di Lặc 

nơi tiền điện, nhưng chẳng gọi là Di Lặc Điện mà lại gọi là Thiên Vương 

Điện,  đúng  là  coi  ngài  Di  Lặc  như  khách  ăn  nhờ  ở  đậu  các  vị  Thiên 

Vương, quá mất ý nghĩa tôn kính! Linh Nham tu bổ tiền điện, nhân đấy 

tôi  bèn  nói  nguyên  cớ  với  giám  viện  là  đại  sư  Diệu  Chân,  lại  trích  lục 

chương  Thiện  Tài  tham  học  với  ngài  Di  Lặc  từ  kinh  Hoa  Nghiêm  để 

chứng tỏ ngài Di Lặc đức vượt trỗi Thập Địa, đạo đã chứng Đẳng Giác, 

từ bi cứu vớt chúng sanh, nếu không phải là Phật sẽ chẳng thể biết được! 

Do vậy, bèn đặt tên [cho tiền điện] là Di Lặc Lâu Các để mong sau này 

ai  bước  vào  đó  sẽ  đều  giống  như  Thiện  Tài  hoặc  trong  đời  này  hoặc 

trong đời mai sau, ai nấy đích thân chứng được đạo trong lâu các, để an 

ủi tấm lòng đại từ bi “luôn dạy cho người đương thời” của ngài Di Lặc. 



Hơn  nữa,  các  nơi  thờ  tượng  Di  Lặc  chính  là  tượng  Bố  Đại  hòa 

thượng do ngài Di Lặc thị hiện vào cuối đời Đường. Nay đã biết là do Di 

Lặc  thị  hiện  thì  cố  nhiên  hãy  nên  thờ  bổn  tượng  vi  diệu  trang  nghiêm. 

Nhằm tỏ rõ ngài đang sống trên Đâu Suất Thiên nên tạc tượng ngài đội 

mũ  Ngũ  Phật  để  làm  tiêu  thức172.  Lược  thuật  duyên  khởi  để  bảo  cùng 

người  thông  sáng  mai  sau,  hiểu  tôi  hay  trách  tội  tôi,  tôi  cũng  chẳng 

màng!  (Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn  Sao  Tục  Biên,  quyển  Hạ,  Bi  ký  thuật  công  đức 

 trùng tu Di Lặc Lâu Các của Linh Nham Sơn Tự)  



*  Tọa  hạ  phát  Bồ  Đề  tâm,  sắm  sửa  đủ  mười  tám  món  vật,  muốn 

hành hạnh Đầu Đà, quả thật là hành hạnh khó hành, nhưng Quang trộm 

chẳng  cho  như  vậy  là  đúng!  Bởi  lẽ,  thời  cuộc  nguy  hiểm,  các  nơi  tai 

ương, đói kém, liều mình du hành vào nơi hoạn nạn, kinh Phạm Võng 

không chấp nhận đâu! Do vậy, hãy nên tìm một nơi chân thật tu đạo, giữ 

tâm  khiêm  hạ, chết sạch  những vọng động, tu  trì  Tịnh nghiệp,  so  ra  có 

ích hơn hằng ngày du hành, bôn ba nhọc nhằn! 



172 Tiêu thức là những vật dụng nhằm biểu thị hạnh nguyện, phương tiện của một vị 

Phật hay một vị Bồ Tát, chẳng hạn tiêu thức của ngài Quán Âm là bình cam lộ với 

nhành dương liễu, tiêu thức của Địa Tạng Bồ Tát là viên minh châu và tích trượng, 

tiêu thức của Văn Thù Bồ Tát là thanh kiếm trí huệ v.v... Trong Mật Tông thường tạc 

tượng Di Lặc Bồ Tát cầm tháp báu (tượng trưng cho Tỳ Lô Giá Na Lâu Các), đội mũ 

Ngũ Phật và mặc y phục cõi trời, ngồi thõng hai chân (ngụ ý Ngài vẫn chưa thành 

Phật). 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  228  



Phong  tục  ở  nước  ta  chẳng  giống  như  thời  đức  Phật  tại  thế,  hãy 

thuận theo thời tiết mà lượng định oai nghi mới là người thông suốt. Nếu 

ông  vẫn  nhất  quyết  chẳng  chịu  thay  đổi  chương  trình  đã  định,  Quang 

cũng không ép! Nhưng sau này chớ nên gởi tới một chữ nào nữa, gởi đến 

quyết không trả lời! Ông đi đường ông, tôi giữ chí tôi! Huống chi Quang 

sẽ chết trong sớm - tối, nào còn dám xen vào chuyện người khác!  (Hoằng 

 Hóa Nguyệt San số thứ 6 - Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, Thư trả 

 lời đại sư Ứng Thoát - 2) 



*  Vì  sao  biết  tượng  Đại  Bi  Chú173  là  ngụy  tạo?  Bởi  lẽ  chú  có  vô 

lượng nghĩa lý, sao có thể  lấy  một  tượng  làm  chuẩn được? Chú  ấy  do 

đức  Thiên  Quang  Vương  Tĩnh  Trụ  Phật174  nói  ra  trong  vô  lượng  kiếp 

trước, sao lại cũng nhắc tới đệ tử của Phật Thích Ca là A Nan? Sao lại 

còn nhắc đến Mã Minh, Long Thọ là những vị chỉ xuất hiện sau khi đức 

Phật Thích Ca đã nhập diệt? Đại Bi Sám Nghi của Tứ Minh Pháp Trí đại 

sư175 người ta không thấu hiểu được, cứ thường coi trọng hình tượng, đủ 



173 Đây là một cách giải thích chú Đại Bi không biết phát xuất từ thời nào. Theo đó, 

mỗi câu trong bài chú Đại Bi tương ứng với một hóa thân của Quán Thế Âm Bồ Tát 

hoặc  một  vị  Bồ  Tát,  Thanh  Văn  nào  đó,  chẳng  hạn  câu  “Ma-ha  Ca-rô-ni-ca-da”  là 

Mã Minh Bồ Tát hiện thân, “Nam-mô tất-cát-lật-đỏa y mông” là Quán Thế Âm hiện 

thân  Long  Thọ  Bồ  Tát,  câu  “địa  rị  ni”  là  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  hiện  thân  Sư  Tử 

Vương Bồ Tát, “bồ-đà-dạ bồ-đà-dạ” là Quán Thế Âm hiện thân tôn giả A Nan v.v…  

174 Trong kinh Thiên Thủ Thiên Nhãn Vô Ngại Đại Bi Tâm Đà La Ni, Quán Thế Âm 

Bồ Tát tự bạch nhân duyên như sau:  “Bạch đức Thế Tôn! Con nhớ vô lượng ức kiếp 

 về trước, có Phật ra đời hiệu là Thiên Quang Vương Tĩnh Trụ Như Lai, đức Phật ấy 

 vì thương nghĩ đến con và tất cả chúng sanh nên nói ra môn Quảng Đại Viên Mãn 

 Đại Bi Tâm Đà Ra Ni, Ngài lại dùng tay sắc vàng xoa đảnh đầu con mà bảo: „Thiện 

 nam tử! Ông nên thọ trì tâm chú này và vì khắp tất cả chúng sanh trong cõi nước ở 

 đời vị lai mà làm cho họ được sự lợi ích an vui lớn‟. Lúc đó, con mới ở ngôi Sơ Địa 

 vừa nghe xong thần  chú này liền chứng vượt  lên Đệ Bát Địa. Bấy giờ  con rất  vui 

 mừng, liền tự phát thệ rằng: „Nếu trong đời vị lai con có thể làm lợi ích an vui cho 

 tất cả chúng sanh với thần chú này thì xin khiến cho thân con liền sanh ra ngàn tay 

 ngàn mắt‟. Khi con phát thệ rồi, ngàn tay ngàn mắt đều hiện nơi thân…” (Theo bản 

dịch của hòa thượng Thiền Tâm)  

175 Tứ Minh tôn giả (960-1028), chính là ngài Tri Lễ, pháp hiệu Pháp Trí, một vị cao 

tăng tông Thiên Thai. Ngài quê ở Tứ Minh (thuộc huyện Cận tỉnh Chiết Giang), lên 

bảy tuổi mất mẹ bèn phát nguyện xuất gia, mới mười lăm tuổi đã được đặc cách thọ 

Cụ  Túc  Giới,  năm  hai  mươi  tuổi  sang  chỗ  ngài  Bảo  Vân  Nghĩa  Thông  học  Thiên 

Thai Giáo Quán, chỉ một buổi đã tinh thông. Năm Chí Đạo thứ nhất (995), ngài được 

thỉnh về làm Trụ Trì Bảo Ân Tự núi Tứ Minh, ba năm sau chùa được sắc tứ là Diên 

Khánh Tự. Sư hoằng pháp giảng kinh tại đây hơn bốn chục năm, khắp cả vùng Đông 

Nam Trung Hoa đều theo học. Sư cùng với đại sư Tuân Thức là những nhân vật chủ 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  229  

thấy Tăng sĩ đời sau phần nhiều không hiểu rõ giáo lý!  (Hoằng Hóa Nguyệt 

 San số thứ  6  -  Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, Thư trả  lời  đại  sư 

 Ứng Thoát - 2)  



* Đệ tử Phật cúng tổ tiên, lẽ đương nhiên nên lấy tụng kinh, trì chú, 

niệm Phật làm chánh. Đốt giấy vàng bạc cũng chẳng nên bỏ, bởi chẳng 

biết chắc [tổ tiên] đã được vãng sanh ngay [hay chưa?] Dẫu chắc chắn 

được vãng sanh ngay, cũng chẳng ngại gì giúp cho kẻ chưa được vãng 

sanh chi dùng. 



Người thọ Ngũ Giới nên đắp mạn y176 là [loại y] có năm điều thẳng, 

chứ  không  phải  là  [loại  y]  năm  điều  gồm  một  miếng  dài,  một  miếng 

ngắn. Nay thì y năm điều một dài một ngắn, y bảy điều hai dài một ngắn, 



chốt của Thiên Thai Xuất Gia Phái, đối lập với Sơn Ngoại Phái của Ngộ Ân, Hồng 

Mẫn, Nguyên Thanh v.v… Sư bình sinh dốc sức biên soạn sám pháp và giảng các bộ 

Pháp  Hoa  Huyền  Nghĩa  (bảy  lần),  Pháp  Hoa  Văn  Cú  (tám  lần),  Ma  Ha  Chỉ  Quán 

(tám  lần),  Đại  Niết  Bàn  Kinh  Sớ  (một  lần),  Kim  Quang  Minh  Huyền  Nghĩa  Sớ 

(mười  lần),  Quán  Âm  Biệt  Hành  Huyền  Sớ  (bảy  lần),  Quán  Vô  Lượng  Thọ  Phật 

Kinh Sớ (bảy lần). Sư chuyên tu Pháp Hoa Sám mỗi kỳ tu tập là hai mươi mốt ngày 

đêm hành trì liên tục. Sư còn chuyên tu Di Đà Sám Pháp năm mươi lần. Sư từng đốt 

ba ngón tay cúng Phật, mỗi năm tổ chức pháp hội niệm Phật thí giới. Sư trước tác rất 

nhiều, hiện còn giữ được các bộ Quán Kinh Sớ Diệu Tông Sao, Kim Quang Minh 

Kinh Văn Cú Ký, Giải Báng Thư, Đại Bi Sám Nghi, Tu Sám Yếu Chỉ, Quang Minh 

Sám  Nghi,  Quán  Vô  Lượng  Thọ  Phật  Kinh  Dung  Tâm  Giải,  Quán  Âm  Biệt  Hành 

Huyền Nghĩa Ký, Quán Âm Biệt Hành Sớ Ký, Thích Thỉnh Quán Âm Sớ Trung Tiêu 

Phục Tam Dụng, Vấn Mục Nhị Thập Thất Điều Đáp Thích, Nhị Thập Vấn, Biệt Lý 

Tùy Duyên, Nghĩa Lệ Cảnh Quán v.v…  

176 Mạn y (Patta), dịch âm là Bát Tra, là một trong các loại y của Tăng chúng. “Mạn” 

(縵) nghĩa là y trơn, không có điều, tức là không gồm nhiều mảnh vải nhỏ may ghép 

lại. Thông thường Mạn Y được mặc bởi những vị Sa Di, Sa Di Ni, do họ chưa thọ Cụ 

Túc,  chưa  đủ  tư  cách  làm  bậc  Ứng  Cúng  nên  y  để  đắp  không  cắt  thành  hình  thửa 

ruộng (phước điền y) như y của chư Tăng. Ở Trung Hoa, cư sĩ cũng đắp y, nhưng y 

không có điều. Lại nữa, loại mạn y này để nguyên cả khổ vải để may, chỉ viền mép 

y, còn y của Sa Di thì gồm hai mảnh vải may đâu lại, may thành sọc ở chính giữa để 

phân  biệt  với  y  của  chư  tỳ-kheo  và  cư  sĩ.  Khi  xưa,  do  khổ  vải  hẹp,  đôi  khi  mạn  y 

cũng gồm nhiều mảnh vải nhỏ (mỗi miếng ấy được gọi là Điều) ghép lại, như trong 

lá thư trên, Tổ có nói đến loại Mạn Y gồm năm miếng dành cho cư sĩ, nhưng để phân 

biệt, năm miếng đó có chiều dài bằng nhau, chứ  không cắt thành miếng dài, miếng 

ngắn may ghép lại như y của người xuất gia. Hiện thời, ngoại trừ trong một số đạo 

tràng  như  Phật  Quang  Sơn  chẳng  hạn,  cư  sĩ  thọ  Ngũ  Giới  thường  đắp  y  khi  tụng 

niệm, trong các đạo tràng khác, chỉ cư sĩ đã thọ Bồ Tát Giới mới đắp y trong khi làm 

lễ tụng giới, chứ không đắp y thường xuyên trong các buổi tụng kinh hoặc các buổi 

lễ khác. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  230  

[hàng  tại  gia  đệ tử] thường đắp loạn xạ, thật là  “tiếm việt” (lạm danh, 

vượt phận). So với chuyện tiếm việt này, chẳng thà không đắp y còn tốt 

hơn! Nếu muốn đắp y thì  chỉ nên trong lúc lễ bái mới đắp, chẳng nên 

thường đắp đến nỗi rối loạn nghi thức, quy củ. 



“Cụ” vốn có tên là “tọa cụ”177 để dùng trong lúc ngồi, nước ta lại 

thường  dùng  trong  lúc  lễ  bái!  Hễ  theo  đại  chúng  thì  không  thể  chẳng 

dùng, còn tự hành thì dùng hay không tùy ý ta. Tăng còn như thế huống 

gì là cư sĩ ư?  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư trả lời 

 cư sĩ Thái Tích Đỉnh ở Hải Môn - 3)  



*  Gần  đây  chánh  phủ  thường  ra  lệnh  rõ  ràng  cho  Tổng  Hội  Phật 

Giáo Trung Quốc, buộc Hội phải nhắc nhở  răn đe Tăng Già ai nấy tận 

lực giữ Thanh Quy. Phải biết rằng: Tăng Già là bậc thầy khuôn mẫu cho 

trời  người,  chánh  phủ  ban  lệnh  đốc  thúc  tức  là  [Tăng  Già]  đã  mất  thể 

thống.  Nếu vẫn  cứ như  đang nằm  mộng thì  sợ  rằng  sau  này  khó  tránh 

được nạn Tăng sĩ bị xua đuổi, tài sản bị chiếm đoạt!  (Ấn Quang Pháp Sư 

 Văn  Sao  Tục  Biên,  quyển  Thượng,  Lời  thông  cáo  nhún  nhường  của  hội  Phật  giáo 

 Ngô huyện tỉnh Giang Tô dành cho Tăng chúng các tự viện)  



*  Người  đời  muốn  tu  Tịnh  nghiệp  nhưng  khổ  vì  không  có  người 

biết pháp, rốt  cuộc đi theo  các  thứ ngoại đạo luyện đan vận khí  để  cầu 

trường sanh và thành Đại La thần tiên, ăn trộm những câu nói trong kinh 

Phật để chứng tỏ đạo của chính mình là Phật pháp chân truyền, như kẻ 



177 Tọa cụ (Nisīdana), thường được phiên là Ni Sư Đàn, hoặc Ni Sư Đát Na, Nĩnh Sử 

Na Nẵng, dịch nghĩa là phu cụ, phố cụ, tọa cụ, tọa y, tùy tọa y v.v… đều có nghĩa là 

đồ trải ra trên mặt đất để ngồi hay nằm với mục đích tránh các loại côn trùng bò lên 

cắn chích thân thể, và giữ cho ba y khỏi bị lấm dơ. Giống như ba y, tọa cụ chỉ dùng 

hoại sắc, tức những màu úa. Tọa cụ thường may như một tấm chăn to, dùng vải cũ 

viền quanh mép, may thành hai ba lớp, hay được chế từ y cũ. Theo luật định, kích 

thước của tọa dài chừng 4 thước tám tấc, rộng ba thước sáu tấc (thước Tàu). Tuy thế, 

khi đạo Phật truyền xuống Nam Ấn, chư Tăng thường dùng ngọa cụ vắt vai, như khi 

đi khất thực hoặc bố-tát (tụng giới), chư Tăng sĩ Tích Lan, Thái  Lan hiện nay vẫn 

khoác chéo ngọa cụ lên vai, rồi dùng đai lưng buộc lại. Đến khi truyền sang Trung 

Hoa, tọa cụ biến thành một dụng cụ để lễ bái, trước khi lễ, vị tăng cầm tọa cụ giơ lên 

trước Phật,  xá một lần, rồi mở tọa cụ ra (gọi  là  “triển cụ”), đặt  xuống bục quỳ, lễ 

xong, lại xếp tọa cụ, giơ lên xá, rồi vắt lên tay. Bách Trượng Thanh Quy đã quy định 

rất chặt chẽ về nghi thức “triển cụ” trong khi lễ bái, nhất là khi cử hành các pháp sự 

lớn như Diệm Khẩu, Thủy Lục, Trai Tăng, Truyền Giới. Ở đây, Tổ có ý chê tọa cụ bị 

dùng sai mục đích, cũng như khuyên ông Thái Tích Đỉnh đừng chấp trước cứ nhất 

thiết phải đắp y, triển cụ trong khi lễ bái. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  231  

ngu  coi  mắt  cá  là  chân  châu,  thật  đáng  thương  xót!  Nhưng  Phật  pháp 

mênh mông, chẳng tranh với người. Nếu có thể tận lực tu trì chánh pháp, 

chắc  chắn  sẽ  có  ngày  bọn  họ  nghe  biết  thanh  danh  rồi  dấy  lòng  cải  tà 

theo chánh.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Hạ, Lời tựa trình bày 

 duyên khởi của Tịnh Niệm Liên Xã tại trấn Hợp Hưng, thành phố Phụ Ninh)  



*  Trang  Tử  nói:   “Hạ  trùng bất  khả dĩ  ngữ  ư  băng giả, đốc  ư thời 

 dã. Tỉnh oa bất khả dĩ ngữ ư hải giả, câu ư khư dã. Khúc sĩ bất khả dĩ 

 ngữ ư đạo giả, thúc ư giáo dã” (Với loài trùng chỉ sống trong mùa Hạ 

chẳng  thể  nói  đến  băng  do bị  thời gian  hạn  chế; với  con  ếch ngồi đáy 

giếng chẳng thể nói đến biển cả vì nó bị hạn cuộc vào chỗ hẹp hòi. Với 

kẻ hiểu biết cong quẹo, lệch lạc, chẳng thể nói đến đạo [chân chánh] vì 

hắn bị trói buộc bởi những giáo điều). Nho giáo, Đạo giáo, Gia Tô giáo 

và Hồi giáo đều là giáo pháp Nhân Thiên Thừa trong thế gian, chỉ có đạo 

Phật  bao  gồm  các  giáo,  lại  còn  là  đại  giáo  liễu  sanh  thoát  tử  xuất  thế 

gian, hiểu tâm, rõ gốc, rốt ráo thành Phật!  Nho  giáo  dễ  giáo  hóa  nhất, 

nên Phật pháp truyền vào Trung Quốc hơn hai ngàn năm qua, những bậc 

thông đạt nương theo Phật pháp tu trì chẳng biết bao nhiêu! Nhưng Đạo 

giáo  thường  trộm  lấy  những  câu  văn  trong  kinh  Phật  rồi  thay  đầu  đổi 

mặt,  ngụy  tạo  thành  kinh  của  Đạo  giáo!  Lại  còn  phần  nhiều  hủy  báng 

Phật  pháp.  Giáo  đồ  Gia  Tô  giáo  và  Hồi  giáo  có  sức  đoàn  kết  rất  lớn, 

chẳng dễ gì chuyển hóa được! Nhưng nay thì tại các nước Tây Phương 

cũng có nghiên cứu Phật giáo, tạo dựng chùa miếu Phật giáo.  (Hoằng Hóa 

 Nguyệt San số thứ 8 - Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 2, Thư trả lời cư 

 sĩ Đường Thụy Nham - 3)  



*  Thời  thế  Mạt  Pháp, tà  ma  ngoại  đạo  nhiều vô  kể. Gã  ma  con  ấy 

chẳng cần biết hắn tu trì ra sao, chỉ nội bốn chữ “Ngũ Giáo Đại Đồng” 

liền biết tận ruột gan hắn rồi! Ngoại đạo đều cậy vào huyễn thuật để lừa 

đời dối người, những kẻ có mắt không tròng thấy chúng thần thông rộng 

lớn bèn dốc thân mạng quy y. Nếu là người thật sự biết đạo lý sẽ tránh 

xa còn không kịp, huống còn vui thích, hâm mộ, hoài nghi muốn quy y 

hay  sao?  Đây  chính  là  mười  loại  ma  thuộc  về  Tưởng  Ấm  trong  kinh 

Lăng Nghiêm vậy. 



Kẻ ngu chốn quê cho chuyện có thể thấy được thần, thấy được quỷ 

là  hiếm  lạ, chẳng biết  hắn làm  những tà thuật đó để  mê  hoặc người  ta. 

Ông còn muốn hỏi chuyện đời trước nơi gã ma con ấy, tức là ông bị hắn 

thu hút rồi. Những gì Hoàng Quan nói cũng là ma nói dối. Ông đã từng 

theo Hoàng Quan, sao từ đầu chẳng ưa thích chuyện tu luyện của gã? 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  232  



Ông nên biết yêu ma quỷ quái đều có “thần thông” (tức là yêu thông 

(thần thông của ma quái), chứ không phải là thần thông chân chánh). Kẻ ngu thấy 

hắn  có  thần  thông,  liền  cho  hắn  là  Bồ  Tát,  bèn  sa  vào  lưới  rập  ma  của 

hắn. Đã là thật sự có thần thông, thì sao người theo học với hắn lại sanh 

bệnh cuồng như vậy? Huống chi những gì hắn nói và những danh từ do 

hắn lập ra đều chẳng có trong Phật pháp. Hắn nói [pháp của] hắn thật sự 

là Phật pháp, chính là căn cứ chung cho hết thảy ngoại đạo dùng để lừa 

dối người. Nói lời ấy đủ biết hắn chính là ma! 



Đức Phật nói vô lượng pháp môn, pháp nào cũng đều thật. Thiện tri 

thức tùy theo sở tri sở đắc của chính mình mà đề xướng, chỉ là phù hợp 

căn cơ hay không. Nếu nói “pháp của ta là thật, các pháp khác đều chẳng 

thật”, không hỏi cũng biết kẻ ấy là ma! Trong tâm ông quả thật chẳng có 

chủ ý, may là bọn chúng đã hiện tướng xấu mà trong tâm vẫn còn ngờ 

vực chẳng quyết đoán được! Nếu kẻ học [đạo] ấy chẳng hiện tướng xấu 

xa, há ông chẳng bái kẻ ấy làm thầy, muốn đạt được thần thông diệu đạo 

của hắn ư? 



Thầy X… đã học viên dung, dạy người khác ăn thịt, đánh Phật, cho 

đó là viên dung, tức là dạy người ta ăn thịt của chính mình, đánh chính 

mình, cũng là do sức ma phát hiện. Huống chi loài bị giết kia cũng chẳng 

chịu  nói  như  vậy  (ăn  thịt  ta,  đánh  ta)  đó  ư?  Phải  biết:  Người  truyền  bá, 

hoằng dương Phật pháp phải nương theo cấm giới của Phật, đã chẳng trì 

giới làm sao dạy người khác tu trì?  Hắn thấy Chí Công, Tế Điên đều có 

chuyện  ăn  thịt,  nhưng  Chí  Công,  Tế  Điên  chưa  từng  mang  chức  trách 

hoằng  dương  Phật  pháp,  chẳng  qua  gặp  cảnh  chạm  duyên,  đặc  biệt  chỉ 

dạy, thị hiện sự lý cảnh giới chẳng thể nghĩ bàn trong Phật pháp, nhưng 

người  giữ  nhiệm  vụ  [hoằng  dương]  pháp  đạo  muôn  vàn  chớ  nên  học 

theo! 



Hơn nữa, họ ăn vào thứ chết, ói ra thứ sống, còn bọn X… kia ăn thứ 

chết vào, ngay cả từng miếng từng khối còn nguyên dạng vẫn chẳng thể 

ói ra được. Ham học xằng lại còn dạy người khác nữa ư? Người duy trì 

Phật pháp, nếu chẳng y theo những điều Phật chế định thì chính là loài 

ma! Huống chi, gã ma con kia là quyến thuộc của ma vương, hoàn toàn 

chẳng phải là Phật pháp đó ư?  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển 

 Thượng, Trả lời thư của cư sĩ Dương Thọ Chi - 4)  



* Hiện thời khắp cả thế gian đều có ngoại đạo. Do Phật pháp sâu xa, 

nhiệm  mầu  con  người  không  thể  nào  biết  được,  bọn  chúng  bèn  trộm 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  233  

danh Phật pháp, nhưng chẳng biết nghĩa lý, bèn coi pháp luyện đan, vận 

khí để giữ gìn cái thân là pháp liễu sanh thoát tử. Hơn nữa, bọn chúng 

chẳng biết sanh tử do đâu mà có, nên  mù quáng bịa đặt đồn thổi, nói: 

 “Luyện Tinh hóa Khí, luyện Khí hóa Thần, luyện Thần hoàn Hư, lại hợp 

 nhất một chỗ là đắc đạo”.  Thật ra, hoàn toàn là dùng thức thần để tu tập, 

tuyệt đối chưa thể mộng thấy được lý thể của Chân Như Thật Tế nơi tâm 

tánh mà vẫn tự phụ:  “Lục Tổ loạn truyền pháp, pháp quy tại gia nhân, 

 Tăng gia vô hữu pháp”  (Lục Tổ truyền pháp loạn xạ, pháp trở về với kẻ 

tại gia, Tăng chúng chẳng có pháp). Lời lẽ này chẳng chỉ nói ra miệng 

mà còn viết thành sách, dùng giả để hủy chân, lấy tà làm chánh, kẻ vô tri 

vô thức bèn bị chúng mê hoặc. 



Ngoại đạo có thể truyền khắp trong cõi đời là nhờ có hai pháp đắc 

lực:  



1. Một là bí truyền, tức là bảo hễ được minh sư chân truyền, chẳng 

tu vẫn thành. Vì thế, bèn nói một cách thần thánh hóa rằng: “Chuột nghe 

thấy, chuột cũng đều thành đạo! Chim sẻ nghe thấy, chim sẻ đều thành 

đạo!” Vì thế, lúc truyền đạo phải ở trong mật thất, khẽ tiếng nói thì thầm, 

bên ngoài còn sai phái người tuần tra, sợ có kẻ nghe trộm! 



2. Hai là bày ra lệnh cấm nghiêm ngặt, dẫu thân thiết như cha con, 

vợ chồng đều chẳng được nói cho nhau biết. Nói ra sẽ bị trời hành! Vì 

thế, trước khi được truyền đạo, trước hết buộc [kẻ ấy] thề thốt: “Nếu sau 

này phản đạo sẽ bị quả báo thê thảm như thế nào đó!” Thề thốt rồi mới 

được  truyền  đạo.  Sau  này,  dẫu  người  nào  biết  là  sai,  nhưng  vì  sợ  ông 

thần canh lời thề nên thà chết chẳng dám rời bỏ đạo ấy để học Phật pháp. 



Giả  sử  ngoại  đạo  bỏ  bí  truyền  để  công  khai,  làm  cho  khắp  mọi 

người cùng nghe, cũng chẳng buộc người khác thề thốt, thì người trong 

khắp  cõi  đời  có  mấy  ai  chịu  vào  đạo  của  chúng?  Cố  nhiên  bọn  chúng 

chẳng có đạo, trộm lấy cái danh liễu sanh tử của Phật pháp để thực hành 

chuyện luyện đan, vận khí, giữ gìn thân thể. Dẫu có khiến cho tâm hạnh 

thanh khiết thì cũng bất quá là thành tiên mà thôi! Địa vị của Tiên còn 

kém xa trời, huống gì là [đem địa vị Tiên so với] các địa vị Thanh Văn, 

Duyên Giác, Bồ Tát ư?  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, 

 Thư gởi cư sĩ Trang Huệ Cự ở Tuyền Châu)  



*  Nam-mô  A  Di  Đà  Phật  chính  là  danh  hiệu  đức  giáo  chủ  Tây 

Phương Cực Lạc thế giới. Gã ma con tên X… bèn y theo cách giải thích 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  234  

của gã ma con trước kia để phô trương ầm ĩ, muốn cho hết thảy những 

kẻ  mù  lòa  khen  hắn  là  bậc  đại  ngộ,  nên  mới  tạo  ra  thứ  ma  thuyết  ấy. 

Người mắt sáng trông thấy biết hắn bị ma dựa, mất trí điên cuồng, chẳng 

y theo những gì kinh Phật đã dạy, xằng bậy thêm thắt lời ma. 



Sao ông chẳng biết A Di Đà kinh đã dạy:  “Xá Lợi Phất! Ý ông nghĩ 

 sao? Đức Phật ấy vì sao hiệu là A Di Đà? Này Xá Lợi Phất! Đức Phật 

 ấy quang minh vô lượng chiếu mười phương cõi không bị chướng ngại 

 nên hiệu là A Di Đà. Lại này Xá Lợi Phất! Đức Phật ấy và nhân dân của 

 Ngài thọ mạng vô lượng vô biên A Tăng Kỳ kiếp nên tên là A Di Đà”.  

Đấy là những lời đức Phật Thích Ca đã nói, gã ma tử X… chẳng noi theo 

[lời Phật] mà dựa theo lời gã ma con trước kia đã nói, há chẳng phải là 

quyến thuộc của ma vương, thật sự là báng pháp ư? Nếu gởi những câu 

nói ấy cho người khác thì đời sau chẳng đọa địa ngục cũng sẽ mù mắt! 

Nếu ông chẳng hủy diệt sách ấy thì cũng sẽ mù mắt đấy! 



Nay  tôi  giải  thích  đại  lược  cho  ông,  sáu  chữ  “Nam-mô  A  Di  Đà 

Phật”  đều  là  tiếng  Phạn.  Nam  Mô  cũng  có  khi  viết  là  Nẵng  Mô,  trong 

kinh  thường  dùng  chữ  Nam  Mô,  ở  đây  dịch  là  “cung  kính,  quy  mạng, 

đảnh lễ” v.v… Hai chữ ấy nhằm biểu thị trực tiếp ý nghĩa cung kính quy 

y.  A  Di  Đà  Phật được  cõi này  dịch  là  Vô  Lượng  Thọ,  còn dịch  là  Vô 

Lượng  Quang,  ý  nói  đức  Phật  này  quang  minh  lẫn  thọ  lượng  đều  vô 

lượng. Gã ma con tên X… nọ chẳng dựa theo lời của Phật, Bồ Tát, tổ sư 

đã nói, ngược ngạo y theo lời gã ma con kia nói, gã ấy còn chưa đáng là 

bậc chánh nhân quân tử, huống hồ đáng gọi là thiện tri thức ư? 



Hiện tại tà sư thuyết pháp nhiều như cát sông Hằng, chỉ nên tự biết, 

đừng nên tranh biện với chúng nó. Vì sao vậy? Chúng nó muốn nhờ vào 

đấy để được danh văn, lợi dưỡng, chẳng những không chịu thuận theo 

mà  trái  lại  còn  tăng  thêm  sức  ma  của  chúng  nó.  Nhẹ  là  hủy  báng  cho 

sướng miệng, nặng là bị hãm hại ngấm ngầm, chẳng thể không biết [điều 

này]! Giác Sách Biểu vẫn là tác phẩm khuyên người khác niệm Phật, bài 

thơ ấy cũng không nêu rõ được ý nghĩa sâu mầu nào! Đọc thơ của ông 

ta,  sao  bằng  đọc  thơ  của  Trung  Phong  quốc  sư,  Sở  Thạch  đại  sư,  Tỉnh 

Am pháp sư?  (Hoằng Hóa Nguyệt San số thứ 7 - Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao, 

 quyển 1, Thư trả lời đại sư Ứng Thoát - 3)  



*  Pháp  luyện  đan,  vận  khí  của  bọn  họ  dùng  đúng  cách  thì  huyết 

mạch  châu lưu,  thân  thể khỏe  mạnh.  Dùng sai  cách,  Khí  bị ngưng trệ, 

không thông suốt, tai hại chẳng nhỏ! Có khá nhiều người dự vào Đồng 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  235  

Thiện Xã để ngồi luyện công đến nỗi trở thành si ngốc, tê bại, thân thể 

mất cảm giác, đều là do pháp ấy chẳng lành, mong dưỡng thân đâm ra 

trở thành hại thân, chẳng đáng buồn ư? 



Xét kỹ căn bệnh của các hạ là do một mực ham chuộng cao xa nên 

thường hay bị bệnh vì Khí, đây là một chuyện. Hơn nữa, do thiên tánh 

thông  minh,  vì  vậy  vướng  lấy  tập  khí  của  người  thông  minh,  đối  với 

chuyện nữ sắc chẳng thể hạn chế, lại thêm lửa phẫn nộ thường nổi lên 

không đúng lúc. Ví như hai lưỡi rìu cùng đốn một cái cây lẻ loi, nguy 

hiểm  tột  cùng!  Thêm  nữa,  do  dùng  cách  tịnh  tọa  không  tốt  lành  của 

Đồng Thiện Xã tạo thêm trợ duyên cho bệnh khổ, đến nỗi đủ mọi hiện 

tượng đều do đấy mà sanh. Nếu nay chịu hành theo pháp “thanh tâm quả 

dục” (giữ lòng thanh tịnh, giảm bớt ham muốn), nhiếp tâm niệm Phật thì 

lâu  ngày  chầy  tháng túc  nghiệp  sẽ  tiêu diệt, thiện  căn tăng trưởng,  hết 

thảy các chứng mất ngủ, nghẹt mũi, rung cơ v.v… sẽ đều dần dần tiêu 

diệt. 



Trước  hết,  hãy  nên  xem  phương  pháp  tu  trì  trong  Gia  Ngôn  Lục, 

một câu “Nam-mô A Di Đà Phật” miên miên mật mật trì niệm lâu dài. 

Hễ mỗi khi những ý niệm phẫn nộ, dâm dục, háo thắng, bộp chộp v.v… 

ngẫu nhiên chớm sanh, bèn lập tức nghĩ rằng: “Ta là người niệm Phật, há 

nên dấy lên những tâm niệm này?” Niệm vừa dấy lên bèn dứt, lâu ngày, 

hết thảy những ý niệm hao tổn tinh thần, mệt nhọc thân xác đều không 

cách chi dấy lên được! Suốt ngày dùng công đức chẳng thể nghĩ bàn của 

đức Phật để gia trì thân tâm, dám bảo đảm chẳng cần đến mười ngày sẽ 

liền  thấy  hiệu  quả  lớn  lao.  (Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn  Sao  Tục  Biên,  quyển 

 Thượng, Thư gởi cư sĩ Hồ Tác Sơ)  



* Chúng sanh nghiệp nặng, chướng sâu, phàm là pháp do Phật, Bồ 

Tát, thiện tri thức đã nói thì phần nhiều chẳng tín phụng, còn những pháp 

do tà ma ngoại đạo nói thì lại như ruồi bâu theo hơi thối, [xúm xít] như 

kiến bu, chim  đậu ùa  nhau hùa theo. Xét  đến  kết  quả, nếu được  phước 

báo nhân thiên nhỏ nhoi đã là muôn vàn may mắn rồi! Phần nhiều coi tà 

đạo  là  Phật  pháp,  chê  Phật  pháp  là  tà  đạo,  dẫu  trong  đời  này  chẳng 

vướng phép nước thì chết đi sẽ vĩnh viễn đọa trong địa ngục, vạn người 

chẳng sót một ai, chẳng đáng buồn ư?  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, 

 quyển Thượng, Thư trả lời cư sĩ Quách Giới Mai - 1)  



*  Trong  đời  có  kẻ  nói  giọng  cao  xa  “chán  nghe  chuyện  nhân  quả 

báo ứng và “pháp siêng gắng tu trì”, chỉ lấy “hết thảy đều là không, hết 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  236  

thảy chẳng chấp” làm bùa hộ thân, chẳng biết đã chấp “hết thảy đều là 

không, hết thảy chẳng chấp” thì đã chẳng phải là ý nghĩa “hết thảy đều là 

không,  hết  thảy  chẳng  chấp”  rồi!  Huống  chi  kẻ  ấy  mượn  cớ  đó  để  lấp 

liếm dấu vết lười nhác, biếng trễ, chẳng chuyên chú thật tu, chỉ là “bàn 

xuông,  tranh  cao”,  đến  khi  nghiệp  báo  đã  chín  muồi,  Diêm  lão  (vua 

Diêm  La)  sẽ  dâng  đồ  cúng  dường  tối  thượng  cho  kẻ  “hết  thảy  chẳng 

chấp, hết thảy đều là không” ấy. Không biết trong lúc ấy, [kẻ đó] còn có 

thể “đều là không, đều chẳng chấp” được hay chăng? Chúng ta hãy nên 

kính nhi viễn chi đối với những kẻ ấy, để khỏi phải nhận sự cung kính 

cúng dường tối thượng của Diêm lão vậy!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục 

 Biên, quyển Thượng, Thư trả lời cư sĩ Châu Bá Tù)  



* Nếu chẳng tự lượng, đi tham phỏng khắp các bậc cao nhân trong 

vùng Giang - Chiết, rất có thể là cuối cùng cái tín tâm ấy sẽ bị cao nhân 

đả phá thì Thiền đã trở thành vô vọng,Tịnh lại chẳng tin, tiền đồ mờ mịt, 

biết hướng về đâu? Những người muốn thân cận thiện tri thức hiện nay 

trước  hết  phải  biết  nguyên  do  của  Thiền  và  Tịnh.  Nếu  không,  mười 

người hết tám chín kẻ bị thiện tri thức phá hoại thiện căn Tịnh Độ mà 

vẫn cứ nhơn nhơn đắc ý, cho là đã được chánh pháp, thật đáng đau lòng 

than thở!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư trả lời cư sĩ 

 Trịnh Huệ Hồng)  



* Cầu cơ chính là tác dụng của linh quỷ. Chúng xưng là vị Phật này, 

vị  Bồ  Tát  nọ,  vị  tiên  kia  đều  là  giả  mạo  danh  các  ngài.  Nếu  chân  tiên 

ngẫu nhiên giáng cơ thì sợ rằng trong trăm ngàn trường hợp chẳng được 

lấy một, huống gì là Phật, Bồ Tát! 



Dùng cầu cơ để đề xướng Phật pháp tuy có lợi ích nho nhỏ, nhưng 

về căn bản đã sai lầm! Người học Phật chân chánh quyết chẳng nhờ vào 

cách này để đề xướng Phật pháp, vì sao vậy? Vì đấy là tác dụng của quỷ 

thần.  Nếu  có  linh  quỷ  thông  minh  thì  họa  may  còn  chẳng  đến  nỗi  làm 

hỏng  chuyện,  chứ  nếu  là  một  con  quỷ  hồ  đồ  giáng  cơ,  ắt  sẽ  làm  hỏng 

chuyện lớn! Người ta do lời giáng cơ bị hỏng chuyện lớn liền nói Phật 

pháp  sai  lầm,  [như  vậy  thì]  đề  xướng  kiểu  ấy  chính  là  đầu  mối  để  phá 

diệt  Phật pháp!  Ông cho  là  bị  mất  lợi ích, hỏi có tội hay  không  tội,  thì 

biết ông hoàn toàn chẳng biết chân nghĩa của Phật pháp, đáng than thở 

quá đỗi!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư trả lời cư sĩ 

 Giang Cảnh Xuân - 1)  



 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  237  



* Cuối đời Minh, ở Tô Châu có một người cầu cơ, có bảy tám môn 

đồ. Một ngày nọ, cơ giáng nói Phật pháp, khuyên người niệm Phật cầu 

sanh Tây Phương, so với những gì cơ đã nói trước kia hoàn toàn khác 

hẳn. Sau đấy, lại giáng cơ giống như vậy hơn hai mươi lần nữa, sau cùng 

mới lại nói “cầu cơ chính là tác dụng của quỷ thần, ta là vị X… đó, sau 

này  sẽ  không  đến  nữa,  các  ông  chớ  nên  cầu  cơ  nữa!”  Chuyện  ấy  được 

chép trong Tây Phương Xác Chỉ178. 



Năm đầu Dân Quốc (1911), ở Hương Cảng có người cầu cơ, nói là 

đại  tiên  Hoàng  Xích  Tùng  [giáng  cơ]  xem  bệnh  cực  linh.  Có  kẻ  trọn 

chẳng còn lẽ sống, cầu vị tiên ấy dạy cho một phương thuốc. Thuốc ấy 

cũng  là  tùy  tiện  nói  ra  một  loại  nào  chẳng  quan  trọng  lắm,  nhưng  hễ 

uống  vào  liền  lành  bệnh.  Hoàng  Tiểu  Vỹ  hâm  mộ  đến  học,  học  được 

cách [cầu cơ] nhưng hễ vịn cơ, cơ liền không chạy. Người khác hỏi thì 

cơ dạy niệm kinh Kim Cang bao nhiêu biến đó rồi lại vịn cơ, làm theo 

thì cũng rất linh. Nhân đó, [cơ bút] thường khai thị pháp môn Niệm Phật. 

Bọn ông Vỹ liền muốn lập đạo tràng Niệm Phật, cơ dạy: “Nên để ba năm 

nữa rồi mới lập”. 



Ba  năm  sau,  bốn  năm  người  bọn  họ  lên  Thượng  Hải  thỉnh  kinh 

sách, năm sau đến quy y, lập ra Đa Đa Phật Học Xã, đem chương trình 

niệm Phật gởi cho tôi: Niệm Phật xong, niệm Quán Âm, Thế Chí xong, 

lại niệm thêm một vị tên là Đa Đa Ha Bồ Tát. Quang hỏi: “Làm sao có 

được danh hiệu ấy?” Bọn họ bèn thuật lai lịch, nói là trước kia cơ xưng 

là đại tiên Hoàng Xích Tùng179, sau dạy tu pháp môn Tịnh Độ, đến cuối 



178 Tây Phương Xác Chỉ là tập sách ghi chép những lời giáng cơ của Giác Minh Diệu 

Hạnh Bồ Tát, do Thường Nhiếp kết tập. Theo đó, vào cuối đời Minh, bọn ông Tưởng 

Vô Hủ gồm tám người thích tu Tiên thường tụ tập lại cùng nhau cầu cơ. Một ngày 

nọ, có một vị tiên giáng xuống, dạy họ niệm Nam Mô Phật, họ bèn xưng Nam Mô 

Phật, vị ấy bảo niệm Phật không phải chỉ niệm bằng miệng xuông như thế, rồi dần 

dần chỉ dạy họ tu pháp môn Tịnh Độ, trừ bỏ tâm ham muốn trường sanh bất tử, cũng 

như đả phá những thói hư tật xấu của họ. Tám người này về sau đều thành những 

hành  nhân  Tịnh  Độ  tinh  tấn.  Những  lời  dạy  của  Giác  Minh  Diệu  Hạnh  Bồ  Tát  về 

Tịnh Độ hoàn toàn phù hợp với giáo huấn của chư Tổ Tịnh Độ, đả phá mạnh mẽ tệ 

nạn cầu cơ nên rất được Phật môn Trung Hoa coi trọng. Tây Phương Xác Chỉ cũng 

được đưa vào Tục Tạng Kinh. 

179 Đại tiên Hoàng Xích Tùng: Trong hệ thống thần thánh của Đạo Giáo không thấy 

liệt kê tên vị này. Theo truyền thuyết, năm Quang Tự 23 (1897), tại Hoa Nam, dân 

tình khốn khổ, bệnh dịch lan tràn, nên các đàn cầu cơ cầu tiên cho thuốc chữa bệnh 

rất thịnh hành. Có một vị giáng cơ tự xưng tên là đại tiên Hoàng Xích Tùng, thường 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  238  

cùng  mới  cho  biết  rõ  gốc  gác  là  Đa  Đa  Ha  Bồ  Tát,  lại  răn  vĩnh  viễn 

không được cầu cơ nữa. 



Hai chuyện này do một người đệ tử sưu tập những pháp ngữ Tịnh 

Độ, [soạn thành sách] đặt tên là Tịnh Độ Tập Yếu180, Quang bảo đem hai 

chuyện ấy ghi kèm vào đằng sau. Nay gởi cho ông ba bản, đọc rồi sẽ tự 

biết (với Đa Đa Ha Bồ Tát, Quang bảo họ lập riêng một điện để thờ phụng, chớ nên 

kèm  thêm vào nghi  thức Niệm  Phật  để  khỏi  làm cho người  khác nghe rồi  dị  nghị). 

 (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư trả lời cư sĩ Giang Cảnh 

 Xuân - 1)  



*  Đối  với  những  sách  ngụy  tạo  của  bọn  ngoại  đạo  tên  X…  nọ, 

chúng ta chỉ nên mặc kệ chúng, mỗi người đi theo đường lối riêng. Nếu 

cùng với bọn mù quáng không mắt ấy biện định trắng  - đen, chúng nó 

làm sao tự biết là sai, đâm ra lại chuốc lấy sự phỉ báng của chúng! Ví 

như con chó ăn phân, nó tự cho là thơm ngon. Nếu bảo với nó là tởm 

thối,  chắc  chắn  nó  chẳng  chịu  tin,  chê  ngược  người  vừa  nói  đó  chẳng 

biết tốt - xấu! 



Trong đời hiện thời, mọi người hoàn toàn ở trong tăm tối, học vấn 

càng  cao, càng  hồ  đồ. Xưa  kia, ông  Trình, ông  Châu  học  vấn  lẫn nhân 

phẩm có thể nói rất rộng, rất cao, nhưng lại cực lực bài xích nhân quả 

luân hồi, cho là đức Phật mượn những chuyện ấy để dối gạt bọn ngu phu 

ngu phụ! Lời lẽ ấy chính là căn cứ lớn lao để đề xướng phá hoại hiếu, đễ, 

trung, tín, lễ, nghĩa, liêm, sỉ. Biết điều này sẽ càng thêm nhất tâm niệm 

Phật, cầu sanh Tây Phương. Kẻ có học vấn hiện thời còn đáng để nói tới 

nữa ư?  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng,  Thư trả lời cư sĩ 

 Hứa Huệ Phảng)  



*  Người  cõi tục trong  làng quê  vô tri, chỉ  muốn chết đi chẳng  chịu 

tội, có tiền xài, đến nỗi có kẻ tục Tăng không hiểu giáo lý, ngụy tạo kinh 



cho thuốc rất linh nghiệm. Từ đó, hình thành tín ngưỡng thờ phụng Hoàng Đại Tiên. 

Do vị này tự xưng lúc sống là một thầy lang nên tranh thờ thường vẽ một vị trung 

niên mặc y phục theo kiểu thầy lang thời Mãn Thanh. Miếu thờ đầu tiên được thành 

lập ở thôn Nẫm Cương, thuộc huyện Nam Hải, tỉnh Quảng Đông, đặt tên là Phổ Độ 

Đàn, rồi dần dần phổ biến sang Hương Cảng và Đài Loan. 

180 Tịnh Độ Tập Yếu là một tác phẩm do cư sĩ Khổ Hạnh biên soạn, cư sĩ Phan Huệ 

Thuần và Thiệu Huệ Viên tu đính, Ấn Quang đại sư giám định, được chia thành ba 

phần:  Phần  đầu  giải  thích,  biện  định  pháp  môn  Tịnh  Độ,  phần  thứ  hai  trích  thuật 

những pháp ngữ Tịnh Độ của chư Tổ Sư đại đức, phần cuối cùng là nghi thức niệm 

Phật và trích lục một số kinh sách chủ yếu của Tịnh Độ. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  239  

Thọ Sanh khớp với điều họ ưa chuộng, thành ra những kẻ vốn sẵn lòng 

hèn kém tham tiền và chỉ cầu tự lợi, bèn chẳng tiếc nhiều tiền bạc để trả 

nợ  tiền  Thọ  Sanh!  Lại  còn  gởi  kho  để  mong  chết  đi  được  thọ  dụng, 

chẳng biết thọ sanh tùy thuộc nghiệp thiện hay ác, há có thể nhờ tiền để 

chuộc mạng nơi các quan ở âm tào ư? Lúc còn sống chịu tu thiện thì chết 

đi sẽ tự được thọ dụng. Nếu chẳng tu thiện, dẫu con cháu vì người [đã 

mất]  ấy  đốt  y  phục, tiền tài, cũng chẳng  thọ dụng  được, sẽ  bị kẻ  mạnh 

bạo có sức mạnh cướp đoạt mất. Đây là nói về người bình thường chẳng 

biết niệm Phật. 

Nếu là người niệm Phật, lúc sống nhất tâm niệm Phật cầu sanh Tây 

Phương, lâm chung sẽ tự được Phật tiếp dẫn vãng sanh Tây Phương, liễu 

sanh  thoát  tử,  siêu  phàm  nhập  thánh,  sao  chẳng  cầu  sanh  Tây  Phương, 

chỉ  mong  chết  đi  làm  quỷ  vậy?  Đúng  là  chẳng  biết  tự  trọng,  toan  tính 

làm chuyện thấp kém, muốn vĩnh viễn ở trong biển khổ sanh tử, chẳng 

muốn thoát lìa, sao mà ngu cùng cực đến như thế? 

Lại nữa, hàng nữ nhân thường nghi sanh sản là có tội, hàng Tăng sĩ 

kém cỏi, vô tri bèn ngụy tạo Huyết Bồn Kinh, Huyết Bồn Sám. Nữ nhân 

nghe vậy, mừng rỡ quá đỗi, ai nấy đều muốn niệm Huyết Bồn Kinh, lạy 

Huyết  Bồn  Sám,  phá  huyết  hồ.  Đúng  là  lấy  trò  đùa  của  trẻ  con  để  làm 

căn cứ diệt tội, thoát khổ, đáng than quá đỗi! Cái tội của nữ nhân là [ở 

chỗ] phạm lỗi “chẳng hiếu với cha mẹ và bố mẹ chồng, chẳng kính trọng 

chồng,  chẳng  đối  xử  nhân  hậu  với  tôi  tớ,  chẳng  dùng  thiện  đạo  để  dạy 

con, và chẳng tắm rửa đúng lúc”. Nếu do chí thành, cung kính niệm Phật 

để mong tiêu diệt nghiệp xưa, tẩy lòng, rửa ý, chẳng tạo tội khiên về sau 

nữa,  do  Sa  Bà  dấy  động  lắm  tội  khiên  bèn  quyết  chí  vãng  sanh  Tây 

Phương, đấy mới là chánh lý. Sao chẳng sám hối tội lỗi trong tự tâm mà 

chuyên dựa vào ngụy kinh để sám diệt tội lỗi vậy? 

Đã  tin  Phật  là  bậc  cứu  độ,  sao  chẳng  niệm  kinh  Đại  Thừa  do  đức 

Phật  đã nói  như  Kim  Cang  Kinh, Di  Đà  Kinh, Tâm  Kinh, Đại  Bi  Chú, 

Vãng Sanh Chú và Pháp Hoa Kinh, Lăng Nghiêm Kinh v.v… để mong 

diệt tội tăng phước? Diệm Khẩu181 là pháp trọng yếu để cứu vớt cô hồn, 



181 Đây là một khoa nghi thí thực cho cô hồn ngạ quỷ dựa theo lời dạy trong kinh 

Cứu Bạt Diệm Khẩu Ngạ Quỷ Đà La Ni Kinh. Theo kinh đó, ngài A Nan nhập định 

trong rừng, thấy một ngạ quỷ mặt bốc lửa bừng bừng, hình hài khô kháo, đầu tóc rối 

bù, bụng to như trống, họng bé như kim, nên có tên là Diệm Khẩu. Quỷ cho biết do 

kiếp trước keo kiệt, tham lam không biết chán đủ nên bị đọa vào loài ngạ quỷ. Quỷ 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  240  

lại ngược ngạo chẳng tin, xúm nhau phá huyết hồ, phá địa ngục, coi đó 

là  những  “Phật  sự”  không  thể  không  làm!  Chính  mình  chẳng  được  lợi 

ích chân thật, đâm ra làm cho kẻ hiểu lý thế gian nhưng không biết Phật 

pháp tưởng đó chính là Phật pháp. Do đó, nẩy sanh đủ mọi lời lẽ báng 

pháp  bừa  bãi,  còn  tự  cho  là  đúng.  Những  kẻ  mù  quáng  đâm  ra  tuân 

phụng  [những  ý  kiến  sai  lạc  ấy],  coi  như  khuôn  thước.  Như  trong  Cổ 

Văn, qua bài văn “viết sau cuốn Hành Hiếu Truyện của Lưu Vũ Trù” của 

Lưu Bá Ôn182, đủ thấy  kẻ ngụy tạo Huyết Bồn Kinh tội lớn ngập trời! 

 (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư trả lời cư sĩ Quách Giới 

 Mai –1)  

* Chuyện ăn thịt quan hệ đến sự bình yên hay loạn lạc, thăng lên hay 

đọa xuống! Muốn liễu sanh tử, thoát luân hồi, phải lăm lăm chú ý nơi 

chuyện này thì mới có hy vọng. Pháp môn Mật Tông chẳng thể nghĩ bàn, 

nhưng người truyền lẫn kẻ học hiện thời phần nhiều quên mất điều cốt 



cũng báo trước A Nan sau ba ngày nữa sẽ chết, đọa làm ngạ quỷ. A Nan kinh sợ vội 

chạy  đến  cầu  cứu  đức  Phật.  Nhân  đó,  Phật  dạy  cách  thí  thực,  vận  tâm  từ  bi,  quán 

tưởng và chú lực để thí khắp hằng hà sa số ngạ quỷ và chư tiên, công đức vô lượng, 

tăng trưởng thọ mạng, thoát báo ngạ quỷ. Nguyên tắc chủ yếu là dùng đồ chứa sạch 

sẽ, đựng nước ăn, chút ít thức ăn dùng tay phải đè lên trên, tụng chú bảy biến, xưng 

danh hiệu thất Phật (Đa Bảo, Diệu Sắc Thân v.v…) rồi rải khắp bốn phương, khảy 

ngón tay bảy lần. Đem món ăn ấy đổ xuống chỗ đất sạch để ngạ quỷ hưởng dụng. Về 

sau, khoa nghi nguyên thủy được biên soạn dựa theo Du Già Tập Yếu Cứu A Nan 

Đà La Ni Diệm Khẩu Nghi Quỹ Kinh (do ngài Bất Không dịch) đã chịu ảnh hưởng 

nhiều của Mật Tông Tây Tạng nên trở thành dần dần quá phức tạp, rườm rà. Vì thế, 

để  thuận  tiện  cho  việc  hành  trì,  cao  tăng  các  đời  đều  lưu  tâm  chỉnh  lý.  Hiện  thời, 

khoa nghi Diệm Khẩu phổ biến nhất là bản Thiên Cơ Diệm Khẩu (tức Tu Tập Du 

Già Tập Yếu Thí Thực Đàn Nghi do ngài Thiên Cơ đời Minh tu chỉnh các khoa nghi 

Diệm Khẩu sẵn có từ trước). Bản Thiên Cơ lưu hành hiện thời đã được tổ Liên Trì tu 

chỉnh tạo thành Tu Thiết Du Già Tập Yếu Thí Thực Đàn Nghi (nhưng vẫn quen gọi 

là Thiên Cơ Diệm Khẩu). Kế đến là bản Hoa Sơn Diệm Khẩu do ngài Đức Cơ núi 

Bảo Hoa tu chỉnh bản của ngài Liên Trì một lần nữa, đặt tên là Du Già Diệm Khẩu 

Thí Thực Tập Yếu. 

182 Lưu Bá Ôn (1311-1375), tên thật là Lưu Cơ, tự là Bá Ôn, thụy hiệu Văn Thành, 

người Nam Điền, huyện Văn Thành, Ôn Châu, là một nhà quân sự và chính trị gia lỗi 

lạc đồng thời là một thi nhân nổi tiếng cuối đời Nguyên, đầu đời Minh. Ông rất giỏi 

về  binh  pháp  và  sách  lược,  phù  tá  Châu  Nguyên  Chương  sáng  lập  cơ  nghiệp  nhà 

Minh. Ông được hậu thế xưng tụng “tài trí vượt hẳn Gia Cát Lượng!” Châu Nguyên 

Chương từng khen ngợi: “Ông là Tử Phòng (Trương Lương) của ta”. Do ông quá tài 

giỏi, trong dân gian đã lưu truyền nhiều truyền thuyết tô vẽ Lưu Cơ như một bậc đạo 

sĩ  tu  chứng  trên  thông  thiên  văn,  dưới  đạt  địa  lý,  thấu  hiểu  huyền  cơ,  có  thể  thấy 

trước vận mạng đất nước vài trăm năm! 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  241  

lõi: Dùng công phu Tam Mật trì chú để tiêu trừ Phiền Hoặc mới chính là 

ý nghĩa chánh đáng, nhưng người truyền thì dùng thần thông để thu hút, 

lôi kéo người khác, kẻ học không một ai chẳng lăm le đắc thần thông. 

Như  vậy  chính  là  chưa  thể  vịn  tường  bước  đi  đã  muốn  vọt  lên  không 

trung bay đi nơi xa, làm sao đạt được? 

Các lạt-ma ở Tây Tạng, Mông Cổ đều ăn thịt, vì [ở những nơi ấy] 

không  có  gạo  thóc  thì  còn  chấp  nhận  được,  chứ  người  học  Mật  Tông 

hiện thời phần nhiều ngã mặn, ăn thịt, lại ngược ngạo hết sức tán dương 

chuyện ấy, bảo là “ăn vào sẽ độ thoát cho những con vật đó!” Như vậy là 

đã trở thành lời ma nói mất rồi! Khi làm những Phật sự lớn, lạt-ma còn 

phải  ăn  chay,  đủ  biết  lúc bình thường  ăn  thịt vốn  chẳng  phải  là  chánh 

nghĩa! 

Mật Tông đề xướng “tức thân thành Phật” (thành Phật ngay nơi thân 

này), tức là coi “liễu sanh tử chính là thành Phật!” Những kẻ vô tri liền 

tưởng  [hễ  liễu  sanh  tử]  là  đã  trở  thành  đức  Phật  phước  huệ  viên  mãn. 

Như vậy tức là trồng tùng để làm kèo rường bởi gỗ cây ấy có thể  làm 

kèo rường, chứ không phải ngay trong hiện tại cây tùng đã là kèo rường! 

Năm Dân Quốc 17 (1928), tại Thượng Hải có gã X…. đề xướng Mật 

Tông “một trăm ngày thành Phật”. Người có tín tâm ở Thượng Hải đều 

nương theo gã ấy tu học. Mùa Hè năm Dân Quốc 18 (1929), có kẻ hâm 

mộ danh tiếng của hắn, muốn nhờ vào đó để cầu lợi bèn thỉnh hắn đến 

Bắc Bình (Bắc Kinh). [Hắn tuyên bố ai theo hắn tu học] sẽ thành Phật 

trong bốn mươi tám ngày, nhanh hơn một nửa so với lúc [truyền đạo] tại 

Thượng  Hải.  Tới  năm  Dân  Quốc  19  (1930),  Bắc  Bình,  Thiên  Tân, 

Thượng  Hải đều  chẳng  thể  dung  thân, hắn ta bèn trở  về nhà hoàn  tục, 

đáng than đến tột cùng!  (Hoằng Hóa Nguyệt San số thứ 2 - Ấn Quang Pháp Sư 

 Văn Sao Tam Biên, quyển 2, Thư trả lời cư sĩ Thạch Kim Hoa) 

*  Kinh  Phật trọng  nơi  thọ  trì,  chưa  từng  nghe  dạy  đem  đốt  đi!  Dù 

bảo là đốt đi sẽ có ích cho cô hồn và cho người đã khuất đang được cầu 

siêu, vẫn là chuyện công chẳng bù được lỗi, huống hồ là vô ích! Vì sao 

nói như vậy? Phàm những kẻ thiêu kinh phần nhiều đều thiêu trong dụng 

cụ  để  đốt  giấy  vàng  mã,  tro  ấy  lại  đem  bán  lẫn  với  tro  giấy  vàng  mã. 

Những kẻ mua tro đó đem về, gạt bỏ sạch hết tro giấy đi, chỉ giữ lại tro 

vàng mã. Như vậy thì tro kinh chẳng thể không bị quăng vào rác rưởi 

hay sao? 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  242  

Có ai chịu phí công lấy riêng một đồ đựng, phía dưới lót giấy thiếc, 

đặt kinh vào giữa, phía trên lại bịt những tờ giấy thiếc. Đốt giấy thiếc, 

kinh sẽ cháy theo, do phía trên có bọc giấy thiếc nên tro kinh chẳng đến 

nỗi bay lung tung ra ngoài. Đợi đến khi cháy hết, đã nguội rồi, hốt tro ấy 

bỏ vào trong túi vải mới, bỏ thêm cát sạch hoặc đá sạch vào trong, may 

miệng túi lại. Nếu có thân hữu hết sức đáng tin cậy đem ra biển, hoặc 

đem  ra  sông lớn,  tới  chỗ sâu nhất gieo  xuống thì  chẳng  mắc  lỗi khinh 

nhờn. Nếu chiếu theo cách đốt vàng mã bình thường, rồi lại còn bán tro 

giấy, tôi sợ rằng mắc tội vô lượng, công chẳng được mấy! 

Phàm làm các Phật sự đều phải làm bằng lòng thành kính thì mới có 

sự cảm thông. Những kẻ thiêu kinh kia chỉ biết thiêu mà thôi, có bao giờ 

nghĩ đến chuyện này? Các kinh Đại Thừa đều khen ngợi công đức biên 

chép, thọ trì, đọc tụng, chẳng hề nghe khen ngợi thiêu kinh có công đức! 

Nếu thật sự có công đức, vẫn chẳng nên duy trì phong tục này; vì rất có 

thể là kẻ vô tri hiểu lầm sẽ chú trọng thiêu kinh, chẳng chú trọng thọ trì! 

Kinh Kim Cang đã thiêu được, lẽ nào các kinh Đại Thừa khác chẳng thể 

thiêu được? Kẻ giàu có nhưng vô tri ắt sẽ tạo nghiệp thiêu kinh vô cùng 

vậy! Chuyện này Bất Huệ hoàn toàn chẳng tán thành, tuy nghe người ta 

nói có đại cảm ứng, vẫn chẳng thốt ra một tiếng nào tán dương, bởi sợ 

tạo thành mối tệ vô cùng! 

Thế gian thường hay đem chú Vãng Sanh viết thành hình tròn, đem 

khắc rồi in ra, đặt tên là Vãng Sanh Tiền, lắm kẻ đem thiêu [tiền ấy] thí 

cho  cô  hồn.  Năm  Quang  Tự  mười  sáu  (1890),  tại  chùa  Long  Tuyền  ở 

Bắc Kinh, vào buổi sáng sớm, Quang ra ngoài cửa tam quan, thấy trong 

đống tro giấy và tro vàng bạc của lễ Phóng Diệm Khẩu hồi đêm có một 

xấp giấy Vãng Sanh Tiền dày hai tấc chỉ cháy một nửa. Nếu tôi không 

thấy thì người hầu quét dọn, sợ rằng cũng bị quét vào đống rác luôn! Do 

vậy, biết được rằng: Cái lỗi thiêu chú ấy không chỗ nào chẳng có! 

Có vị Tăng phóng Mông Sơn, dùng ngân phiếu và tiền giấy kẹp tiền 

Vãng Sanh vào trong, xếp thành hình một đầu to đầu nhỏ, đợi đến khi 

Xuất  Sanh183  sẽ  đốt.  [Khi  lửa  cháy]  gần  tới  tay  sẽ  quăng  xuống  đất. 



183 Xuất Sanh là một thuật ngữ thường dùng trong Thiền Lâm: Khi chúng tăng đến 

trai đường dùng bữa, vị Đường Chủ hoặc Trụ Trì sẽ lấy ra một ít cơm (gọi là “sanh 

phạn”) từ chén của mình bỏ vào một đồ đựng riêng (gọi là Xuất Sanh Đài hay Sanh 

Đài) để thí cho Đại Bằng Kim Xí Điểu, chúng quỷ thần Khoáng Dã, Ha Lợi Đế Quỷ 

Tử Mẫu v.v… Chữ “sanh phạn” ngụ ý cơm này dùng để nuôi mạng sống của chúng 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  243  

Trong ấy thường có chữ chưa cháy hết. Dù cháy hết, tro ấy hoàn toàn bị 

quăng xuống đất, há không có lỗi hay sao?  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục 

 Biên, quyển Thượng, Thư trả lời cư sĩ Tống Đức Trung hỏi đốt kinh là công hay tội)  

* Hiện thời vận đời đổi mới, những kẻ vô tri lầm lạc đề xướng thuyết 

hủy diệt Phật pháp trong lúc này, thật nguy hiểm quá! Đạo pháp chẳng bị 

diệt  vong  ngay  lập  tức  là  nhờ  vào  các  hạ  và  các  đại  cư  sĩ  đổ  công  sức 

duy trì bằng nhiều phương cách. Nếu không, huệ mạng của Như Lai vĩnh 

viễn đoạn diệt từ đây, đông đảo  chúng sanh  trọn chẳng  mong  chi thoát 

khổ, nguy hiểm đến cùng cực! 

Ngày hôm qua, hòa thượng Diệu Liên ở Nam Kinh gởi đến một bức 

thư vốn là thư của Tôn Đại Tổng Thống (Tôn Văn) trả lời các cư sĩ thuộc 

hội Phật giáo vào năm Dân Quốc thứ nhất (1911). Lá thư ấy được đăng 

tải trong cuốn Phật Học Tùng Báo số thứ nhất, chẳng biết các hạ và các 

đại cư sĩ đã từng đọc qua hay chưa? Hòa thượng nói là bài viết ấy được 

đăng tải trong tháng Ba, có lẽ không đích xác, tôi sẽ kiếm trong những 

số Phật Học Tùng Báo còn giữ được để kiểm chứng. Có lẽ nên cho đăng 

[lá thư ấy] trong những tờ báo lớn để những kẻ xướng xuất bừa bãi, tiến 

hành bừa bãi biết Tôn Đại Tổng Thống đã làm chuyện hoằng dương, bảo 

vệ Phật giáo như vậy. Nếu đăng báo nên ghi là  “công hàm bảo vệ Phật 

 giáo  của  Tôn  Đại  Tổng  Thống” , phía dưới  ghi  chú bằng hàng chữ  nhỏ 

rằng  “trích từ Phật Học Tùng Báo số thứ nhất” , hoặc ghi  “do phân hội 

 Phật Giáo Giang Tô sao chép gởi tới”,  mong ông hãy cân nhắc.  (Hoằng 

 Hóa Nguyệt San số thứ 2 - Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, Thư gởi 

 cư sĩ Quan Quýnh Chi - 3)  

* Hiện thời Phật giáo bị tai ách đến cùng cực, đúng là tới mức không 

làm  sao  được  nữa!  Những  vị  đại  hòa  thượng  mơ  màng  chỉ  biết  tham 

danh lợi, ham quyến thuộc, chẳng nói đến chuyện chân tu thực hành, chỉ 

mong thâu nhận đồ đệ tràn lan, truyền giới tràn lan, cho tăng chúng cư 

ngụ tràn lan thật đông, mong nhờ vào đó để phô trương thanh thế đạo 

khí của chính mình, đến nỗi có hiện tượng như ngày nay! Em trai ông có 



quỷ thần; do vậy, mới có từ ngữ Xuất Sanh. Vị thị giả sẽ mang cơm ấy ra phía ngoài 

trai đường, đặt nơi đất sạch, trong bóng râm, đọc kệ Xuất Thực. Sở dĩ phải thí thực 

cho  chúng  quỷ  thần  vì  khi  đức  Phật  hàng  phục  quỷ  Khoáng  Dã,  Quỷ  Tử  Mẫu,  đã 

khuyên các loại quỷ thần ấy không nên ăn máu thịt chúng sanh nữa, và hứa khi nào 

Phật pháp còn tồn tại, Tăng chúng sẽ hằng ngày cúng dường thực phẩm cho họ được 

no đủ. Không hiểu vì lý do gì, Phật giáo Trung Hoa, nhất là tại Hoa Nam, lại thêm 

vào chuyện đốt giấy tiền vàng bạc mỗi khi Xuất Sanh. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  244  

gởi thư đến kể về hiện tượng Lạc Thanh. Ở vùng ông cũng nguy ngập 

hết sức, nếu chẳng quan tâm đến thì dường như thiếu sót trách nhiệm hộ 

pháp! Nếu quan tâm thì đúng là chẳng có biện pháp gì! Vì thế, hãy nên 

xét kỹ tình thế, làm được thì làm, nếu không làm được mà vẫn cứ làm thì 

cũng vô ích! 

Kẻ đáng ngại nhất thì một là người hoằng pháp, hai là kẻ trà trộn để 

kiếm cơm đã ươm sẵn thành mối họa này. Cho đến khi tai họa ụp xuống 

vẫn chẳng biết hối cải, chỉ biết cầu người khác, chẳng biết cầu Phật và 

cầu nơi chính mình, cũng đáng buồn thay! Do vậy, Quang giữ chặt chủ 

nghĩa “chẳng lập đồ chúng” vì quá chán ngán những hành vi ấy, chẳng 

muốn giúp họ tạo sóng gió để rồi cùng đi đến chỗ bại hoại! 

Nghe nói ở Nam Kinh đã có [Tăng sĩ] cưới vợ, ở Bắc Kinh đã tiến 

hành  cướp  đoạt  tài  sản.  Những  kẻ  đoạt  tài  sản  vẫn  không  cấm  người 

khác tu trì. Sở dĩ như vậy là vì họ muốn mượn danh nghĩa khuếch trương 

giáo dục để mong lèn đầy túi riêng. Chẳng hiểu nhân quả, chẳng biết đạo 

làm người, chỉ lăm lăm cậy mạnh nuốt yếu; đã thế, Tăng không có thật 

đức, nên mới thành ra ác quả này, buồn thay!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao 

 Tục Biên, quyển Thượng, Trả lời thư cư sĩ Niệm Phật)  



*  Chỉ  có  cực  lực  tu  trì,  cầu  Tam  Bảo  gia  bị  là  thượng  sách!  Bốn 

mươi, năm mươi năm trước đây, Đại Bi Viện ở Thiên Tân hoàn toàn lọt 

vào giữa trại lính, hồ tiên184 quậy phá, sĩ quan trong trại lính chẳng thể ở 

được, thỉnh lão Hòa Thượng của Đại Bi Viện đến liền lặng yên vô sự. Sĩ 

quan rất tôn trọng, những chuyện quét dọn hằng ngày trong Đại Bi Viện 

đều  do  các  binh  lính  thuộc  doanh  trại  làm.  Buổi  tối,  [Tăng  chúng]  ra 

ngoài phóng Diệm Khẩu, trở về, kêu cửa, họ liền mở cửa trại. Lại có vị 

đáp thuyền, thuyền cập bến trong đêm cũng không bị ngăn cấm. Thị trấn 

Mộc  Độc  (thuộc  tỉnh  Giang  Tô)  có  đến một  ngàn lính  đều  đóng  trong 

nhà  dân.  Nghe  nói  binh  lính  gần  đây  vẫn  còn  hiền  lành,  chẳng  ngang 

ngược tàn bạo. 



Trong lúc này, một là dùng tu trì để cầu Tam Bảo gia bị, hai là dùng 

tu trì khiến cho quan lẫn lính đều kính trọng. Hạ viện chùa Linh Nham ở 

ngoài cửa Tây thành Tô Châu cũng có bốn mươi, năm mươi tên lính ở, 

chúng còn hiền lành, chẳng nấu đồ mặn trong chùa, đây cũng là chuyện 

rất khó có vậy! Mong ông hãy nói với vị Đầu Đà Tăng, từ rày chỉ nên 



184 Hồ tiên: Hồ ly tinh  

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  245  

cầu Tam Bảo, đừng cầu cạnh người khác. Cầu cạnh người khác chẳng 

những vô ích, ngược lại còn  bị mang tiếng nhục là bản thân thiếu đạo 

đức!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư trả lời cư sĩ Niệm 

 Phật)  



*  Con  người  hiện  thời  thường  cầu  các  bậc  danh  nhân  soạn  các 

truyện ký cho cha mẹ của chính mình và bản thân để mong lưu danh sau 

khi chết đi, Quang coi đó là chuyện xấu hổ! Không những Quang chẳng 

cầu cạnh người khác viết về mình, mà ngay đến cha mẹ Quang, Quang 

cũng không tự viết, huống là cầu cạnh người khác ư? Dù danh trùm thiên 

hạ thì có dùng chuyện ấy để liễu sanh tử được hay không? Vì thế, tấm 

lòng  cầu  danh  của  Quang  nguội  lạnh  cùng  cực.  Hễ  thấy  những  kẻ  cầu 

cạnh  người  khác  soạn  văn,  lòng  liền  bức  rức,  cho  nên  thường  nói: 

“Người thế gian phần nhiều đều là chuộng danh ghét thật”. Nào có phải 

là do Quang ghét danh đâu? Mà là vì cái danh mà không có thực chất thì 

thật  là đại  nhục, cho  nên  chẳng  muốn  có  cái  danh  xuông  ấy.  (Ấn  Quang 

 Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Trả lời thư của cư sĩ Dương Thọ Chi)  



* Cổ nhân có sự hàm dưỡng “tuy có mà như không, có thật mà như 

dối”, sao [nhà báo] lại quên tuốt, ngược ngạo phô phang thanh thế trống 

rỗng vậy? Từ rày đừng nên làm như thế nữa! Quang còn chưa lên đến 

huyện (huyện Cáp Dương, tỉnh Thiểm Tây) làm sao nhập học ở trường huyện 

cho được? Vào trường học ở huyện hay không, nói chung chẳng khác gì 

nhau!  Nhưng  một  đằng  thật,  một  đằng  giả,  chỉ  khiến  cho  người  ta  hổ 

thẹn không nơi lánh mình, có ích chi chăng? Quang làm người trong cõi 

thế không lâu nữa đâu, một mai chết đi, muôn vàn chớ nên truyền bậy 

điều ấy khiến cho người khác nghi ngờ, cười chê! Đối với cha  mẹ, sư 

trưởng,  Quang  chẳng  ghi  chép  một  chữ,  vì  sợ  bị  hãm  trong  vực  xoáy 

tiếng tăm hư vọng của con người hiện thời, chuốc lấy tiếng dị nghị của 

người  khác.  Chỉ  mong  chẳng  nhục  lây  cha  mẹ,  coi  đó  là  chuyện  rạng 

danh  cha  mẹ.  Huống  chi  người  học  Phật  há  có  nên  giống  như  trẻ  nít 

ngoài đường ngoài chợ cầu xin khắp những người có danh vị tán tụng 

mới coi đó là vẻ vang, hiếu hạnh ư?  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, 

 quyển Thượng, Thư trả lời cư sĩ Viên Đức Thường - 3)  



* Hàng tôi tớ phần nhiều không biết tốt - xấu, làm lụng trong nhà 

giàu có hay nhà người khác, chẳng biết quý tiếc gạo thóc, vật dụng, đấy 

chính là chuyện hao phước, tổn thọ, hằng ngày chẳng biết [làm như vậy] 

bao nhiêu lần! Gần đây, nghe ông Tào Tung Kiều nói: “Có một tiên nhân 

dựa vào thân người khác để chẩn bệnh, một bà vú thuộc một nhà giàu có 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  246  

nọ, gần như bán thân bất toại cũng đến xin xem bệnh. Bà ta chưa đến 

trước  mặt,  tiên  nhân  đã  nói:  „Ngươi  khỏi  phải  đến!  Ngươi  phung  phí 

cơm gạo, thức ăn của chủ nhân quá nhiều, chẳng bao lâu nữa toàn thân 

sẽ điên cuồng, tê liệt mà chết!” 



Hãy nên đem lời này kể với hai cô con gái [Hữu] Trinh và Chiêu 

Nga của ông để họ biết mến tiếc đồ vật của chủ nhân, vun bồi phước thọ 

của chính mình, cũng như có thể đem công đức ấy hồi hướng vãng sanh. 

 (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư trả lời cư sĩ Giang Dịch 

 Viên - 2)  



* Tại chùa Pháp Vũ ở Phổ Đà, một vị sư Phạn Đầu185 dù nấu cơm 

cho một hai trăm người [ăn], vẫn nấu cơm không chắt nước. Trong mấy 

năm, vị ấy đã tiết kiệm củi lửa, mỗi ngày chỉ cần một hai gánh củi, lại 

nấu được nhiều cơm, cơm còn bồi bổ con người. 



Vị Phạn Đầu kế tiếp thường hay chắt cả mấy thùng nước cơm, nước 

gần đầy thùng bèn đổ xuống cống ngầm. Nhà kho, khách đường, chấp sự 

đều chẳng hỏi đến. Đủ biết vị Phạn Đầu ấy  mỗi năm đã phí phạm củi 

lửa,  nước  cơm  của  Thường  Trụ,  tội  ấy  lớn  lắm!  Mong  hãy  đem  nghĩa 

này nói với hết thảy mọi người, đây cũng là chuyện quý tiếc củi lửa, ngũ 

cốc lớn lao vậy!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư trả 

 lời cư sĩ Viên Đức Thường - 2)  



*  “Bất hiếu hữu tam, vô hậu vi đại”  (Bất hiếu có ba điều, không có 

con nối dõi là [điều bất hiếu] lớn). Đây chính là nói về kẻ chẳng trọn hết 

phận sự con người vậy. Nếu đã lấy vợ, nhưng không sanh nở được, cố 

nhiên chẳng phải là “không trọn hết phận sự con người”. Một vị cư sĩ ở 

quê tôi không con, cầu khấn nhiều cách đều chẳng thỏa nguyện, bèn cưới 

một người thiếp, nhưng thê thiếp bất hòa, nẩy sanh xích mích, vẫn không 

có  con. Một người  bạn  bày  kế, tính  sang làng xa  cưới  một  người  thiếp 

nữa, chẳng rước về nhà, mỗi năm người ấy qua lại một đôi lượt để mong 

sanh con. Đem chuyện ấy thưa với Quang, Quang nghe xong khôn ngăn 

than thở cảm khái! 

  

Gần  đây  lòng người bại hoại đến  cùng  cực, trai gái  tự  do  luyến  ái 

gần như trở thành công khai. Một cô gái tuổi nhỏ, ở một mình ngoài mấy 



185 Phạn Đầu là một vị chức vị thuộc về Thập Vụ trong tùng lâm, dưới quyền quản trị 

của vị Điển Tọa. Vị Phạn Đầu chuyên lo cơm cháo cho Tăng chúng, cũng như chịu 

trách nhiệm đảm bảo cơm nước, củi lửa đầy đủ, nồi niêu sạch sẽ, bát đũa tinh sạch. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  247  

trăm dặm, cô gái  ấy chẳng sanh chuyện bên ngoài thì chính là bậc đại 

hiền, sợ rằng trong trăm ngàn người, cũng khó được mấy kẻ! Huống chi 

cô gái ấy tự sống thành một nhà, lại cần phải thuê đầy tớ, phí tổn cũng 

khá. Nếu may mắn sanh được con thì kẻ ưa gièm pha ắt sẽ có kẻ nói xấu 

miệt thị là làm chuyện ám muội. Nếu chẳng may vẫn không sanh được 

con thì cô gái ấy suốt đời cô đơn quạnh quẽ, người chồng phải chu cấp 

suốt  đời,  đúng  là  tự  gieo  mình  vào  lao  ngục,  làm  nô  lệ  cho  cô  gái  ấy, 

chẳng đáng buồn ư? Kế hoạch ấy nói chung là vì cái danh mà bày ra, vì 

cho  rằng  không  con  là  thiếu  đức,  có  con  thì  người  ta  chẳng  nói  mình 

thiếu đức. Cái danh gây lụy cho con người đến nỗi như thế đấy! 



Ta  chỉ  trọn  hết  phận  ta,  hết  thảy  [những  chuyện  khác]  không  tính 

đến thì mới là  “biết vui theo mạng trời” . Số mạng vốn không có con thì 

phải  tích  đức  mà  cầu,  cầu  không  được  thì  có  gì  tiếc  nuối  đâu?  Nay 

[những kẻ] đả đảo giềng mối “cha - con, vợ - chồng” để tự do luyến ái, 

nam  nữ  lõa  lồ  ôm  nhau  khiêu  vũ, chẳng  phải là những đứa  con  do  cha 

mẹ sanh ra hay sao? Không có những đứa con như thế thì tốt hơn! Anh 

em  Quang  ba  người,  Quang  bé  nhất,  hai  anh  đều  không  con,  dòng  họ 

tuyệt tự. Quang nghe xong, khôn ngăn mừng rỡ, an ủi, bởi sau này chẳng 

còn  có  con  cháu  tạo  ác  nghiệp  làm  nhục  tổ  tiên  nữa!  Chuyện  như  vậy, 

đâu phải chỉ riêng quê tôi mới có, có lẽ có người mang cảm giác đồng 

tình với quê tôi, cũng có thể giải bớt nỗi lo buồn vậy! 



Huống  chi,  người  tu  hành  chẳng  mong  huyết  mạch  được  tiếp  tục. 

Bàng cư sĩ con trai chẳng lấy vợ, con gái chẳng gả chồng. Ông Bành Nhị 

Lâm  suốt  đời  hoằng  pháp  tu  Tịnh  nghiệp,  vợ  sanh  được  hai  con  gái, 

không  có  con  trai  cũng  chẳng  cưới  thiếp,  cũng  chẳng  nuôi  cháu  nối 

dòng, do  ông  chí  tại  vãng  sanh  Tây  Phương,  chẳng  muốn  tiếp  tục  dâm 

dục hòng sanh con đẻ cháu. Chúng ta dù chẳng dám vói cao [muốn được 

như] Bàng cư sĩ, nhưng gương thơm của Bành Nhị Lâm chúng ta nên tự 

giữ. Cần gì phải lập ra kế hoạch cực nguy hiểm ấy để mong đạt cho được 

vậy? 



Nếu nói: “Ông nói như vậy, quá bất cận nhân tình, nỡ để phần mộ 

tổ tiên không người lễ bái, quét dọn, cúng tế ư?” thì thưa: “Do lấy thiếp 

mà  bị  người  gièm  pha  là  làm  chuyện  ám  muội,  sao  bằng  đến  viện  mồ 

côi, ẵm lấy một đứa bé mũm mĩm, trông có phước phận về làm con thì 

tốt đẹp đôi bề, không ai nuôi nó, ta nuôi làm con, tức là cứu mạng nó, nó 

cũng  có  thể  thay  thờ  phụng  tổ  tiên,  mà  cũng  làm  cho  tổ  tiên  của  nó 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  248  

chẳng đến nỗi đau lòng vì con cháu bị vùi lấp nơi khe rãnh vậy. Nghĩa 

cử ấy người ta cho là nuôi tò vò, nhưng nuôi tò vò có gì đâu mà thẹn? 

 (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư trả lời cư sĩ Hồ Phụng 

 Trần)  



* Con người sống trong thế gian thật giống như huyễn hóa, dẫu thọ 

trăm tuổi cũng chỉ là một khoảng khảy ngón tay. Lúc sanh ra cũng tùy 

theo túc nhân (nhân trong đời trước) mà đến, lúc chết cũng tùy theo hiện 

nhân (cái nhân trong đời này) mà đi. Dẫu sẵn đủ Phật tánh thường trụ bất 

biến,  tịch  -  chiếu  viên  dung,  nhưng  do  mê  chưa  ngộ  nên  ngược  ngạo 

nương vào sức công đức của Phật tánh ấy để khởi Hoặc tạo nghiệp luân 

hồi  sáu  nẻo,  há  chẳng  đáng  buồn  quá  đỗi  ư?  Đức  Như  Lai  thương  xót 


nên khi họ còn sống bèn dạy tu tịnh hạnh để mong bỏ mê về với ngộ, lìa 

vọng theo về chân ngõ hầu khôi phục Phật tánh sẵn có, sau khi chết bèn 

hỏa thiêu thân xác nhằm chỉ rõ sáu Trần không có Thể, năm Uẩn đều là 

không, đích  thân  chứng được  diệu tâm  thường trụ.  Ở  Tây  Vực  có bốn 

cách an táng:  



1) Một là thả trôi trong nước, tức là bỏ trong các sông rạch cho cá, 

rùa ăn. 



2) Hai là hỏa thiêu, dùng lửa đốt xác ngõ hầu phá được Ngã Chấp. 



3) Ba là chôn xuống đất, tức vùi kín trong huyệt để [thân xác] khỏi 

bị phơi bày. Nước ta thường chú trọng chôn xuống đất; nhưng biển dâu 

biến đổi, đường đất nhiều lượt thay đổi, đào mộ lộ xương, thảm thương 

tột cùng! 



4) Bốn là thi lâm (rừng thây), tức bỏ xác trong rừng cho chim thú 

ăn. Nay tại Ngoại Mông Cổ186, bỏ xác trong đồng hoang để nuôi chim, 

thú. 



186 Gọi là Ngoại Mông Cổ nhằm để phân biệt với Nội Mông Cổ. Khi người Mông Cổ 

chiếm  Trung  Hoa  lập  ra  nhà  Nguyên,  Hốt  Tất  Liệt  sát  nhập  đất  đai  Mông  Cổ  vào 

lãnh  thổ  Trung  Hoa.  Tới  khi  Châu  Nguyên  Chương  (Minh  Thái  Tổ)  lật  đổ  nhà 

Nguyên, người Mông Cổ bị đuổi ra ngoài cửa ải, nhưng các vương hầu, tộc trưởng 

Mông Cổ gây chiến liên miên với nhau nên càng ngày càng suy yếu, phải dựa dẫm 

vào thế lực của một sắc dân ngày càng quật cường là dân Mãn Châu. Do ngày càng 

cường thịnh, dân Mãn Châu đã lần lượt biến các bộ tộc Mông Cổ thành chư hầu của 

họ. Khi dân Mãn Châu chiếm được Trung Hoa lập ra đế quốc Đại Thanh, toàn bộ đất 

đai Mông Cổ một lần nữa lại bị sát nhập vào lãnh thổ Trung Hoa. Ngoại Mông Cổ là 

vùng nằm gọn trong địa bàn nước Cộng Hòa Mông Cổ ngày nay (đa số là dân Mông 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  249  



Từ  khi  Phật  pháp  truyền  sang  phương  Đông,  Tăng  chúng  đều  [an 

táng theo cách] hỏa thiêu. Những bậc cao nhân thông đạt, sùng tín Phật 

pháp  đời  Đường  đời  Tống  cũng  thường  dùng  cách  này  vì  Phật  pháp 

trọng  thần  thức,  chỉ  sợ  đắm  chấp  thân  xác,  chẳng  thể  giải  thoát  được! 

Thiêu đi thì sẽ biết đấy chẳng phải là ta, không còn đắm chấp nữa. Lại vì 

[người đã khuất] tụng kinh niệm Phật, mong họ chứng được Pháp Thân. 

 (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Hạ, Bi ký về việc Linh Nham Sơn Tự 

 xây dựng tháp Phổ Đồng cho tứ chúng)  



* Lúc lệnh nghiêm còn sống đã tin vào Phật pháp, nay ma chay cho 

cụ, theo đúng lý, hãy nên thuận theo chí của cụ lúc sinh tiền, nhất loạt 

đừng dùng đồ  mặn.  Phàm  tế  thần,  cúng  linh, đãi khách  đều  dùng  món 

chay,  điều  này  đem  so  với  phóng  sanh,  công  đức  càng  lớn  hơn.  Nếu 

chẳng dùng đồ chay thì xong đám tang này, số lượng sanh mạng bị giết 

quá nhiều. Nỡ nào vì bọn ta thể hiện lòng hiếu mà khiến cho cha mẹ ta 

phải kết sát nghiệp với vô số sanh mạng ấy? 



Năm Dân Quốc 13 (1924), tiên sinh Châu Ngọc Sơn mất (vị này từng 

làm Tổng Đốc Lưỡng Giang), con ông là Tập Chi quen biết với Quang, gởi 

cho Quang một tờ cáo phó. Quang khuyên đừng dùng đồ mặn. Do ông ta 

là quan chức có tiếng tăm rất lớn, nếu dùng đồ mặn sẽ chẳng tránh khỏi 

“làm cho cha nở mày nở mặt lại hóa thành gây lụy cho cha!” Thư Quang 

gởi  đến, ông  Tập  Chi  chẳng quyết  đoán, bảo  những người lo việc  bàn 

bạc. Những kẻ lo việc toàn là bọn tham ăn tục uống, đều chẳng tán thành 

dùng  món  chay.  Thiết  lễ  điếu  tang  tại  Thiên  Tân,  [khách  viếng  tang] 

ngồi hơn bốn ngàn bàn. Năm sau, rước linh về đất Hoàn (An Huy): Đến 

Nam Kinh làm lễ điếu tang, tới Vu Hồ (thuộc tỉnh An Huy) lại làm lễ 

điếu tang, về đến nhà lại thiết lễ điếu tang. Con cháu dòng trưởng làm lễ 

điếu  tang  tại  Dương  Châu.  Chỉ  năm  lần  thiết  lễ  điếu  tang  này,  những 

sanh mạng bị giết đã chẳng thể tính nổi số. Chôn cất xong, trở về Thiên 

Tân, có kẻ cầu cơ, tiên sinh Ngọc Sơn giáng đàn, đau đớn oán hận người 

nhà dùng đồ mặn, nói công đức thuở làm quan khi còn sống đã bị tiêu 

diệt hết mà vẫn chưa đủ [để bù đắp cái tội ấy]! Tập Chi quá sức hối hận 

nhưng không làm sao được, muốn lập một đại tùng lâm tại Thiên Tân để 



Cổ  sắc tộc Khalkha),  còn Nội  Mông Cổ bao  gồm  phần đất  sát  với  Vạn  Lý  Trường 

Thành, có  rất  đông người  Mông Cổ  sinh  sống,  chủ  yếu là các sắc tộc Hung  Nô, Ô 

Hoàn, Tiên Ty, Đột Quyết và Đông Hồ (hai tộc này là người Mông Cổ). Khi Cộng 

Hòa Nhân Dân Trung Hoa thành lập, Nội Mông Cổ trở thành một đặc khu tự trị với 

thủ phủ là Hohot. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  250  

chuộc lỗi.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng,  Thư gởi cư sĩ 

 Quách Phụ Đình)  

*  Lời  nói  của  nhà  Phong  Thủy187  sao  đáng  lấy  làm  căn  cứ?  Nếu 

đúng như họ nói thì người phú quý sẽ vĩnh viễn phú quý, há có thường 

thấy con nhà cao sang bị chết đói nữa ư? Người có thế lực nhất trong cõi 

đời để chọn được cuộc đất tốt, nơi làm nhà tốt, có ai bằng hoàng đế? Cớ 

sao hoàng đế phần nhiều thường đoản thọ? Từ đời Hán đến nay, chưa có 

triều đại nào tồn tại hơn bốn trăm năm! 

 

Người nghèo các nỗi khổ dẫy đầy, lại muốn được chỗ ở tốt, huyệt 

mộ  tốt  nhưng  chẳng  được,  đấy  là  muốn  khỏi  khổ  lại  tự  lập  ra  cách  để 

càng bị khổ sâu xa hơn! Ông chỉ giữ tấm lòng tốt lành, nói lời tốt lành, 

làm chuyện tốt lành, nhất tâm niệm Phật, lần lượt khuyên người, y theo 

Một  Lá  Thư  Gởi  Khắp  để  khuyến  hóa  thì  nghiệp  chướng  ngầm  tiêu, 

thiện căn tăng trưởng. Quang sám hối cho ông sao bằng chính ông cạn 

kiệt lòng thành kính tự sám hối có hay hơn không?  (Ấn Quang Pháp Sư Văn 

 Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư trả lời cư sĩ Tiêu Trường Hựu ở Côn Minh)  

 

*  Sau  khi  cụ  đã  mất,  đừng  bày  vẽ  mù  quáng,  làm  lễ  phúng  điếu, 

nhóm họp thân hữu. Dẫu cho bạn bè thân thiết tìm đến cũng nên đãi cỗ 

chay, vĩnh viễn chấm dứt rượu thịt. Ma chay, kính thần, đãi khách đều 

dùng  món  chay.  Vàn  muôn  phần  chớ  nên  dùng  rượu  thịt!  Trong  đám 

tang  chẳng  dùng  rượu  thịt,  cổ  lễ  Nho  gia  đã  là  như  vậy  đó,  chứ  không 

riêng gì Phật giáo mới vậy. Nếu Hoàng Thái Tử đang cư tang mà lén lút 

uống rượu thì sử quan ắt phải ghi chép chuyện ấy để truyền cho hậu thế! 



Hiện thời lễ giáo bỏ phế, đang cư tang vẫn tấu nhạc, sát sanh để giữ 

thể diện. Các ông đừng học theo thói cực ác ấy! Lại có kẻ còn đem hành 

trạng của người đã khuất in ra, thỉnh danh nhân đề lời tán tụng, tặng cho 

khắp mọi thân hữu. Chuyện ấy cũng hết sức vô lễ! Đem hình ảnh của 

cha mẹ in trên đấy, người ta nhận được xem qua một lần rồi quăng vô 

đống  giấy  lộn,  chẳng  biết  đã  khinh  nhờn  đến  đâu!  Các  ông  muốn  làm 

cho cha mẹ được nở mày nở mặt, hãy nên trong mỗi niệm luôn tự phản 

tỉnh, khởi tâm động niệm, xử sự, chẳng dám có một niệm không xứng 

đáng với Phật, Bồ Tát, thiên địa, quỷ thần. Nếu có thể giữ được như thế 



187 Nguyên văn “Kham Dư”, Kham (堪) có nghĩa là khám xét, quan sát, Dư (輿)  có 

nghĩa là cỗ xe, hàm ý chuyên chở, đi khắp lãnh thổ. Hiểu theo ý nghĩa hẹp, chữ Dư 

chỉ la bàn dùng trong Phong Thủy. Do vậy, Kham Dư có nghĩa là quan sát tướng đất, 

dùng la bàn để trắc định hướng đất. Kham Dư Thuật là tên gọi khác của Phong Thủy. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  251  

suốt đời thì mới là đại hiếu, tôn kính cha mẹ. Nếu không, do hành vi bất 

thiện, ắt người ta sẽ nói cha các ông tổn đức nên mới có đứa con không 

ra gì như vậy! Do đó, con người chẳng thể không tự trọng!  (Hoằng Hóa 

 Nguyệt San số 13 - Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, Thư trả lời anh 

 em Ninh Sanh và Khai Sanh) 



* Người đời chẳng cầu phước điền nơi tâm, cứ cầu phước điền nơi 

ngoại cảnh, thường chôn vùi thiên lương để mưu đoạt nhà cửa, đất đai 

tốt đẹp của người khác, đến nỗi nhà tan người chết, con cháu tuyệt diệt 

đều là vì bị lũ thầy Phong Thủy mê hoặc mà ra! Nếu thầy Phong Thủy 

biết họa - phước đều do tâm tạo, mà cũng do tâm chuyển, [Phong Thủy] 

sẽ trở thành khuôn phép hữu ích cho cuộc đời. Hơn nữa, các nhà Phong 

Thủy mỗi người một  ý kiến khác nhau, phàm với cách nhìn của người 

xưa,  người  đời  nay  chưa  chắc  đã  hoàn  toàn  tán  đồng,  do  muốn  tỏ  ra 

chính mình hiểu biết cao siêu, chứ thật ra quá nửa là dụng tâm của tiểu 

nhân,  muốn  nhờ  vào  đó  để  dối  đời  trộm  danh  vậy!  Hãy  thử  nhìn  vào 

những  nhà  Phong  Thủy  xem,  có  ai đại phát đạt  hay  không?  Họ  có thể 

mưu tính cho người khác, cớ sao chẳng mưu tính cho chính mình?  (Ấn 

 Quang  Pháp  Sư  Văn  Sao  Tục  Biên,  quyển  Thượng,  Thư  trả  lời  cư  sĩ  Tiêu  Trường 

 Hựu ở Côn Minh) 



* [Ngôi vị] Thành Hoàng chính là do người thông minh chánh trực 

trong cõi đời đảm nhiệm. Luận theo Phật pháp thì họ vẫn thuộc trong số 

những kẻ bị đọa lạc, nhưng nhìn theo thế tục, họ đã rất phi thường rồi. 

Ông  buồn  vì  [nghĩ  Thành  Hoàng]  chẳng  được  kể  tên  vào  tế  điển188  là 

điều bất hạnh ư? Hết thảy thánh hiền đạo đức đều bị gã cuồng kia phế 

bỏ, lẽ nào thánh hiền đều trở thành kẻ khốn cùng không nơi nương tựa 

hay  sao?  Cha  ông  bẩm  tánh  rất  thật  thà,  e  rằng  vẫn  chưa  hiểu  sâu  xa 

nguyên do của pháp Niệm Phật. Nếu biết sâu xa, ắt sẽ chẳng đến nỗi có 

chuyện trở thành Thành Hoàng! Nếu cụ là Thành Hoàng thì há lẽ nào vì 

bị kẻ cuồng trong đời phế bỏ mà do đó không có chức vị, trách nhiệm 

của Thành Hoàng nữa hay sao? 

Thành Hoàng có lớn, có nhỏ, giống như các quan địa phương ở tỉnh, 

phủ,  huyện.  Do  họ  hưởng  huyết  thực189,  nắm  quyền  thưởng  phạt,  nên 



188 Tế điển: Sách ghi tên các vị thần được triều đình công nhận và quy định cúng tế 

hằng năm. 

189  Huyết  thực:  Theo  lệ  xưa,  người  ta  thường  giết  heo,  dê,  bò  rồi  để  nguyên  con 

không nấu nướng, dâng lên tế thần. Hiểu theo nghĩa rộng, do thần thánh thường được 

cúng tế bằng động vật nên gọi là “hưởng của huyết thực”. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  252  

người biết Phật pháp quyết chẳng chịu làm. Nếu huệ lực sâu thì còn có 

thể  tiến  tu,  nếu  huệ  lực  cạn  thì  chẳng  phải  là  điều  tốt  lành  cho  lắm  vì 

phàm phu trọn đủ Hoặc nghiệp, do tâm sân khuể nặng nề nên chẳng thể 

gọi là chuyện tốt đẹp được! 

Nếu ông có thể chí tâm niệm Phật hồi hướng cho cha khiến cho cụ 

chưa nhận chức Thành Hoàng liền sanh về Tây Phương, còn nếu đã nhận 

chức  Thành  Hoàng  thì  khi  mãn  chức  sẽ  vãng  sanh, đấy  mới  là  thờ  cha 

mẹ đến mức rốt ráo. Phải biết vãng sanh Tây Phương còn vượt trỗi chư 

thiên cõi trời Phi Phi Tưởng190 bao nhiêu lần chẳng thể tính được, huống 

gì là Thành Hoàng? Hễ vãng sanh bèn siêu phàm nhập thánh, còn Thành 

Hoàng  chỉ  là  một  chức  vụ  nắm  quyền  thưởng  phạt  trong  quỷ  thần  đạo 

mà thôi, vẫn ở trong Dục Giới! Chức vụ đã mãn thì hoặc là được thăng 

chức, hoặc sanh lên trời, hoặc sanh vào nhân gian, đều tùy theo nghiệp 

lực mà thọ các thứ quả báo cao hay thấp vậy!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao 

 Tục Biên, quyển Thượng, Thư gởi cư sĩ Quách Vũ Tam)  

* Phàm phu chưa từng đích thân chứng được Phật Tánh, tất cả công 

đức của Tự Tánh hoàn toàn chẳng được phát hiện và thọ dụng, nên hết 

thảy phải thuận theo nghiệp. Cái sắc thân trong đời hiện tại gọi là Báo 

Thân, tức là quả báo của những điều thiện hay ác đã tạo trong đời trước. 

Người  niệm  Phật  tuy  không  còn  tạo  nghiệp  sanh  tử  nữa,  nhưng  túc 

nghiệp chưa hết, làm sao có thể được vãng sanh ngay lập tức? Nếu tâm 

nhàm chán thế gian thiết tha, kiệt lòng thành, tận lòng kính, chuyên chí 

niệm Phật, cầu Phật rủ lòng từ sớm đến tiếp dẫn thì cũng có người [sớm 

được vãng sanh]! 

Nếu tự hủy hoại mạng sống để mong vãng sanh liền thành uổng tử 

quỷ (quỷ chết oan)! Do người ấy công phu chưa đạt mà tự hủy mạng thì 

khi  đang  hủy  mạng,  tâm  đã  mất  chánh  niệm,  huống  chi  nỗi  khổ  do  tự 

hủy mạng không thể thí dụ được! Tâm mất chánh niệm thì làm sao tương 

ứng với Phật, được Phật tiếp dẫn? Thứ tà kiến này tự lầm, lầm người, 



190 Phi Phi Tưởng Thiên, gọi đầy đủ là Phi Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ Thiên (Naiva-

samjñānāsamjñāyatan), đôi khi còn dịch là Vô Tư Tưởng Diệc Vô Tư Tưởng Thiên, 

Hữu Tưởng Vô Tưởng Trí Thiên, hay Phi Hữu Tưởng Phi Vô Tưởng Xứ Thiên, là 

tầng  trời  cao  nhất  trong  Vô  Sắc  Giới.  Tên  tầng  trời  này  được  gọi  theo  môn  Thiền 

Định của chư thiên trong tầng trời ấy. Định tâm của họ cực kỳ vi diệu, không còn có 

thô tưởng nữa nên gọi là Phi Tưởng, nhưng vẫn còn những Tưởng vi tế, nên gọi là 

Phi  Phi  Tưởng.  Do  tầng  trời  này  cao  nhất  trong  Tam  Giới  nên  đôi  khi  còn  gọi  là 

Đảnh Thiên. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  253  

gây hại tột bực!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư trả 

 lời cư sĩ Ngô Thương Châu - 3)  

*  “Thiên định giả thắng nhân, nhân định giả thắng thiên” . Thật ra, 

khổ - vui, hên - xui mà người đời gặp phải, quá nửa là do người ấy đã 

tạo! Có mấy ai một bề giữ nguyên số mạng? Nói chung, người làm ác 

[cuộc  đời]  chẳng  thể  [tốt  đẹp]  đúng  như  số  mạng  thì  nhiều,  người  tu 

thiện biến đổi số mạng [xấu hèn] thành tốt đẹp thì ít! Hai loại người này 

đều là  “nhân định thắng thiên”.   

Người  đời  mỗi  khi  có  ý  niệm  thiện  liền  có  thể  chuyển  được  họa 

thành  phước,  chuyển  dữ  thành  lành;  huống  gì  suốt  đời  ăn  chay,  niệm 

hồng danh vạn đức của Như Lai mà chẳng thể xoay chuyển tạo hóa ư? 

Chỉ cần dạy họ thường giữ lòng kính sợ, phát tâm Bồ Đề thì những điều 

ấy  còn  có  thể  làm  [phương  tiện]  dẫn đường để  siêu  phàm  nhập  thánh, 

huống hồ những chuyện phước nhỏ nhặt khác mà chẳng thể đạt được ư? 

Phước  và  họa  dựa  dẫm  lẫn  nhau,  muốn  thuần  được  phước  chẳng  mắc 

họa thì cũng chỉ do chính mình nỗ lực tu trì!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao 

 Tục Biên, quyển Thượng, Trả lời thư cư sĩ Niệm Phật)  

 *  Tu trì là tại ta, mạng tự ta lập! Nếu có thể thường giữ lòng kính sợ, 

nhất tâm niệm Phật và niệm Quán Âm thì không nghiệp nào chẳng tiêu, 

không phước nào chẳng đưa tới, đây chính là ý nghĩa lớn lao  “nhân định 

 thắng  thiên”   vậy!  Nếu  cô ta  lười nhác, biếng trễ,  trong  tâm  không đặt 

nặng  chuyện  năm  tháng  không  vừa  ý,  sẽ  thành  ra   “thiên  định  thắng 

 nhân”. Xin hãy đem ý nghĩa “lập mạng tu thân” lớn lao này nói với cô 

ta,  ắt  cô ta  sẽ rửa  lòng gột ý,  dè dặt,  chăm  chú  tu  trì,  siêu  phàm  nhập 

thánh  hãy  còn  dư,  huống  hồ  khuyết  điểm  năm  tháng  nhỏ  nhặt  ư?  (Ấn 

 Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Trả lời thư cư sĩ Niệm Phật)  

* Hiện thời là lúc tình thế đại hoạn nạn, bất luận phú quý hay nghèo 

hèn, già, trẻ, trai, gái đều nên niệm thánh hiệu “nam-mô A Di Đà Phật” 

và niệm “nam-mô Quán Thế Âm Bồ Tát” để làm căn cứ phòng ngừa tai 

họa. Phàm đao binh, nước, lửa, ôn dịch, sâu rầy, hạn hán, lụt lội, thổ phỉ, 

cường đạo, và các tai họa ngoài ý muốn, bệnh tật do oán nghiệp, oan gia 

gặp gỡ v.v… nếu có thể chí thành niệm Phật và niệm Quán Thế Âm chắc 

chắn sẽ gặp dữ hóa lành. Dẫu là do định nghiệp tạo thành, cũng có thể 

giảm  nhẹ,  chẳng  đến  nỗi  khốc  liệt  quá  mức.  Những  tai  họa  ấy  chẳng 

phân biệt phú quý hay nghèo hèn. Nhưng người phú quý xem ra còn khó 

chịu  đựng  hơn  kẻ  nghèo  hèn;  do  vậy,  chớ  nên  vì  ta  phú  quý  rồi  coi 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  254  

thường, [cũng như] vì ta nghèo hèn bèn mặc kệ, chẳng lập kế đề phòng 

sẵn! 

Hơn  nữa,  pháp  Niệm  Phật  đối  với  chuyện  sống  lẫn  chết  của  con 

người đều có lợi ích. Thế gian chỉ biết đến lợi ích của việc trợ niệm khi 

lâm chung, chẳng biết cái lợi ích khuyên niệm khi sanh nở, đến nỗi rất 

nhiều  mẹ  con  phải  chịu  vô  lượng  khổ,  hoặc  đến  nỗi  mất  mạng,  không 

cách gì cứu được! Nữ nhân nếu có thể thường niệm thánh hiệu Phật và 

Quán Âm từ nhỏ thì về sau chắc chắn chẳng bị nỗi khổ gặp tai biến trong 

khi sanh nở. Hoặc vừa cấn thai liền niệm, hoặc ba bốn tháng trước khi 

sanh bèn niệm, hoặc đang sanh nở mới bắt đầu niệm, đều được an nhiên 

sanh nở. Nếu sanh khó đến cùng cực và sắp mất mạng, chịu niệm nam-

mô  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát,  chắc  chắn  lập  tức  được  an  nhiên  sanh  nở. 

Đừng nói lúc ấy lõa lồ bất tịnh, nếu niệm sợ mắc tội lỗi! Phải biết Quán 

Âm Bồ Tát đại từ đại bi tầm thanh cứu khổ. Ví như thấy con cái té vào 

lửa, nước, hầm xí, gọi cha mẹ để cầu cứu, cha mẹ quyết chẳng vì chúng 

nó y phục không chỉnh tề, thân thể chẳng sạch sẽ mà bỏ mặc không cứu. 

Tâm  cứu  chúng  sanh  của  Bồ  Tát  sâu  xa  thiết  tha  hơn  lòng  thương 

yêu con cái của cha mẹ trong cõi đời, đúng là gấp cả trăm ngàn vạn ức 

Hằng hà sa  lần!  Do  vậy, phụ nữ  khi sanh  nở  có  thể niệm  rõ  ràng  danh 

hiệu của Bồ Tát chính là diệu pháp tối thượng cực kỳ linh nghiệm, hữu 

hiệu vậy. Chẳng những không có tội lỗi mà còn khiến cho cả mẹ lẫn con 

đều  được  gieo  đại  thiện  căn.  Nghĩa  này  do  đức  Phật  Thích  Ca  đã  dạy 

trong kinh Dược Sư, chứ không phải do Bất Huệ bịa đặt. Phàm những ai 

có niệm thì không một ai chẳng được an nhiên sanh nở. Gần đây người 

bị  sanh  khó  quá  nhiều,  một  phần  là  do  nghiệp  chướng  đời  trước,  một 

phần là do đời này chẳng biết tiết dục mà ra. Bồ Tát cứu khổ cố nhiên 

chẳng  tính  đến  người  ấy  [bị  nạn]  do  nhân  như  thế  nào,  đều  bình  đẳng 

cứu giúp. 

Lúc bình thường niệm Phật, tuy đi  - đứng - nằm - ngồi đều có thể 

niệm,  nhưng  lúc  ngủ  chỉ  nên  niệm  thầm  trong  tâm,  chớ  nên  niệm  ra 

tiếng. Nếu lúc  tỉnh  giấc, áo  mũ  hãy  còn  chưa  chỉnh tề, tay  lẫn  mặt  còn 

chưa rửa ráy, súc miệng, và khi tắm gội, tiêu tiểu, và đến những nơi ô uế 

chẳng  sạch,  chỉ  nên  niệm  thầm  trong  tâm,  đừng  niệm  ra  tiếng.  Trong 

những lúc, những chỗ ấy, công đức niệm thầm giống với công đức niệm 

lúc  bình  thường.  Niệm  ra  tiếng  chẳng hợp nghi  thức.  Còn lúc  sanh  nở 

nhất định phải niệm ra tiếng rõ ràng, chớ nên niệm thầm trong tâm, bởi 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  255  

niệm thầm sức cảm ứng nhỏ nhoi. Lại vì lúc ấy phải dùng sức đẩy đứa 

con ra, nếu niệm thầm trong tâm, do vì bế khí sẽ có thể thành bệnh! 

Không  riêng  gì  sản  phụ  phải  niệm  rõ  tiếng  mà  những  người  chăm 

sóc ở bên cạnh cũng đều phải niệm rõ tiếng. Dẫu cho người nhà ở chỗ 

khác cũng vẫn có thể niệm cho sản phụ ấy. Nếu pháp này được truyền 

bá, thế gian sẽ vĩnh viễn không có nỗi khổ vì sanh sản, và nỗi khổ cả mẹ 

lẫn con đều chết vì sanh nở. [Phải] biết Phật pháp lợi khắp hết thảy, Phật 

là cha mẹ đại từ bi, là trời của các vị trời, là bậc thánh của chư thánh, do 

tâm đại Bồ Đề lợi khắp hết thảy chúng sanh nên được viên mãn thành 

tựu.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư trả lời cư sĩ Châu 

 Bá Tù)  



* Lệnh chánh191 đã biết cầu Tăng niệm Phật hầu tăng tuổi thọ, hãy 

nên tự mình thường niệm Phật để cầu vãng sanh. Nếu chỉ dựa vào người 

khác để cầu sống lâu, chẳng biết cầu A Di Đà Phật để khi tuổi thọ của 

chính  mình  chấm  dứt  được  tiếp  dẫn  vãng  sanh  thì  chính  là  “thấy  điều 

nhỏ, đánh mất chuyện lớn”. Nếu chịu chí thành niệm Phật, cầu sanh Tây 

Phương thì lúc còn sống và mất đi đều có lợi ích chẳng thể nghĩ bàn. 



Hôm qua, một nữ đệ tử đến đây, đem giùm những thứ thức ăn của 

một  nữ  đệ  tử  họ  Uông  [gởi  biếu  cho  Quang],  kể:  Họ  Uông  hai  tháng 

trước đây, một hôm mới vừa xẩm tối, đột nhiên hơn hai chục tên cường 

đạo đều cầm súng đến cướp. Trong căn nhà lầu ấy, tầng trên, tầng dưới 

có [tổng cộng] bảy gia đình cư ngụ. Họ [Uông] ở trên lầu, do vậy, bèn tắt 

đèn  điện  đi,  vợ  chồng  họ  quỳ  trước  Phật  cầu  nguyện,  nhưng  đèn  thắp 

trước  bàn  Phật  dường  như  có  ai  thổi  tắt  đi.  Bọn  cường  đạo  đập  cửa 

không mở được, bèn không đập nữa. Sáu nhà kia đều bị cướp, chỉ mình 

họ chẳng mất vật gì. Đủ biết: Người niệm Phật lúc bình thường còn có 

thể  gặp  dữ  hóa  lành,  huống  gì  lúc  lâm  chung!  Lợi  ích  vãng  sanh  Tây 

Phương so với chuyện này còn lớn lao gấp bội lần, chẳng thể nói trọn 

hình tướng được. Nên khuyên bà ta thường niệm thì may mắn lắm thay! 

 (Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn  Sao  Tục  Biên,  quyển  Thượng,  Thư trả  lời  cư sĩ  Lưu  Đức 

 Hộ)  



* Phật gia hộ cho kẻ nào đáng nên gia hộ; nếu là kẻ chẳng nên gia 

hộ mà cứ gia hộ ắt kẻ ấy sẽ bị tổn hại192. Nay chẳng luận trên sự việc là 



191 Lệnh chánh: Danh xưng tỏ ý tôn trọng vợ cả (chánh thất) của người khác. 

192 Sự gia hộ được nói đến ở đây bắt nguồn từ nghi vấn được nhắc đến trong Giáo 

Quán Toát Yếu  Luận:   “Hàng Sơ Tâm thuộc Viên Giáo và Biệt  Giáo có  được Phật 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  256  

giả hay thật, chỉ luận về chuyện “do sự gia hộ sẽ bị tổn hại hay hữu ích”. 

Phàm là người có sự hàm dưỡng sâu xa, hễ tâm quang vừa phát ra, nhất 

định càng thêm khiêm tốn tự náu mình, nhất định sẽ từ ngay nơi sự hiểu 

được lý. Người như thế được gia hộ sẽ hữu ích. Nếu [là kẻ] thiếu hàm 

dưỡng, chẳng chú trọng sự tu, chuyên chú trọng nghiên cứu lý tánh, sẽ 

trở thành kẻ cuồng huệ tự cao tự đại, tuy tợ hồ có ích nhưng thật ra đối 

với hậu học và pháp đạo ắt tổn hại lớn lao. Vì thế, hễ được gia hộ bèn 

thâu liễm thì sẽ lại được gia hộ. Nếu sau này vẫn cứ thường như thế, thì 

hễ một phen được gia hộ bèn được gia hộ mãi mãi. Nếu khi ấy đúng là 

như thế, sau đấy lại y như cũ thì để phòng ngừa hậu hoạn193, hãy bỏ [sự 

tham cứu] đi sẽ càng thêm ích lợi. 



Chỉ sợ ông chưa có sự hàm dưỡng thuần túy thâm trầm, có lẽ sau 

này sẽ coi niệm Phật chẳng cao siêu, mầu nhiệm bằng tham cứu cái tâm. 

Vì  thế,  hãy  bỏ  ngay  [sự  tham  cứu]  đi  thì  còn  có  thể  giữ  nguyên  được 

thiện căn vãng sanh của mình lẫn người. Bởi vậy, chẳng nên thêm [sự 

tham cứu vào pháp Niệm Phật]  (từ trên đến đây là lời đáp cho điều thứ hai). 

Hiểu rõ lý tánh để liễu sanh tử, phải là địa vị Thất Tín trong Viên Giáo 

mới làm được, đủ biết rằng chẳng chú trọng niệm Phật sẽ bị mất mát lớn 

lao không gì có thể ví dụ được!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển 

 Thượng, Thư trả lời cư sĩ Chương Duyên Tịnh)  



* Nhiều lần gặp mộng lành chính là túc nhân được cảm vời bởi lòng 

khẩn thiết trong hiện tại. [Mộng thấy] đại tự viện chính là pháp hội Hoa 

Nghiêm, nhưng do chưa phá được Phiền Hoặc nên chỉ thấy tướng kém 



 gia hộ để thấy được lý tánh hay không?”  Theo luận ấy, hàng Sơ Cơ Bồ Tát trong hội 

Hoa Nghiêm, nếu chỉ dựa trên tự lực sẽ chẳng thấy được lý tánh, do Phật lực gia hộ 

nên mới thấy được tánh, mới hiểu được những giáo nghĩa được giảng trong pháp hội 

Hoa  Nghiêm.  Tổ  nhấn  mạnh  người  tham  cứu  tự  tánh  sẽ  được  Phật  lực  gia  hộ  hay 

không  tùy  theo  sự  hàm  dưỡng  của  người  ấy,  nhắc  lại  ý  kiến  chính  của  Giáo  Quán 

Toát Yếu Luận là Phật chỉ gia hộ cho những ai do thấy được tánh rồi sẽ càng thêm 

khiêm nhượng, tấn tu, do tấn tu sẽ ngày càng tăng tấn, do tâm càng thêm thanh tịnh 

nên càng dễ  cảm  được Phật  gia hộ. Tổ  dùng những  ý này để đả  phá kiến chấp của 

ông Chương Duyên Tịnh cho rằng Niệm Phật phải kèm thêm tham cứu cái tâm để 

được  tăng  thêm  phần  gia  hộ  của  Phật  lực,  chứ  không  lo  thật  hành  “tịnh  niệm  tiếp 

nối” hòng giữ cho cái tâm được thanh tịnh thì tự nhiên cảm được Phật gia hộ! 

193 Ý nói: Trong lúc tham cứu, được Phật lực gia hộ nên thấy được tánh (tức ngộ, 

nhưng chưa chứng), nhưng rồi không chịu khiêm nhượng, tấn tu, vẫn giữ nguyên tập 

khí  cũ, sẽ dễ bị ma chướng, nên chẳng thà không tham cứu, cứ chăm  chú giữ cho 

tịnh niệm tiếp nối mà niệm Phật sẽ được lợi lạc hơn. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  257  

cỏi, chẳng thấy tướng thù thắng, nhưng cũng chẳng dễ gì thấy được cảnh 

giới ấy. Đối với chuyện trưởng giả lấy nước ban cho uống, ấy chính là 

Văn Thù Bồ Tát đem cam lộ194 ban cho ông. Hãy nên thường gắng sức 

để  chẳng  phụ  ân  đức  một  phen  gia  bị.  Bởi  lẽ  phàm  phu  sát  đất  phần 

nhiều  bị  cảnh  chuyển,  nên  Tăng  Tử  lúc  sắp  mất  mới  đọc  thơ  rằng: 

 “Chiến chiến cạnh cạnh, như lâm thâm uyên, như lý bạc băng, nhi kim, 

 nhi  hậu,  ngô  tri  miễn  phù”   (Dè  dặt  kinh  sợ,  như  vào  vực  sâu,  đi  trên 

băng mỏng, hiện tại, mai sau, ta biết thoát rồi). Chưa đến lúc lâm chung 

còn sợ có thể bị sa xẩy, chẳng dám nói lời lớn lối ấy. Nay những người 

thích  ăn  nói  lớn  lối,  đều  là  những  kẻ  cuồng  trọn  chẳng  dụng  công  nơi 

căn bản vậy!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư trả lời 

 ông Lý Thính Đào ở Hải Môn - 7)  



* Bóng đen ông đã nói đó chẳng phải là bóng của Phật hay Bồ Tát 

mà cũng chẳng phải là bóng của oán gia đối đầu hiện ra. Vì Phật, Bồ Tát 

nếu đã hiện ắt sẽ sáng tỏ, thấy được mặt, mắt v.v… còn oan gia sẽ hiện 

tướng đáng sợ! Bóng ấy chính là cô hồn đã có duyên [với ông] trong đời 

trước  mong  nhờ  vào  sức  niệm  Phật  tụng  kinh  để  được  siêu  sanh  vào 

đường lành. Sau khóa tụng, hãy nên vì họ hồi hướng, lại còn chuyên hồi 

hướng  cho họ,  khiến  cho  họ  tiêu  trừ  ác  nghiệp,  tăng trưởng  thiện  căn, 

nương  Phật  từ  lực  vãng  sanh  Tây  Phương  thì  có  ích  cho  họ,  ngõ  hầu 

chẳng phụ một phen họ khổ sở hiện bóng.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục 

 Biên, quyển Thượng, Thư trả lời cư sĩ Dương Phật Điển)  



*  Về  giấc  mộng  của  ông  thì  chính  là  do  tâm  ông  biến  hiện,  không 

dính dáng chi đến Quang! Quang là một ông Tăng tầm thường chỉ biết 

cơm cháo, làm sao hiện trong giấc mộng của người khác cho được? Nghi 

vấn của Du Hữu Phương và những gì nói trong mộng phù hợp với những 



194 Cam Lộ (Amrta): Đôi khi còn được phiên âm là A Mật Lý Đa, A Mật Lật Đa, 

dịch nghĩa là Bất Tử, Bất Tử Dịch, Thiên Tửu, nghĩa đen là thuốc tiên bất tử, rượu 

thiêng của cõi trời. Theo kinh Vệ Đà, cõi trời  có rượu thiêng Tô Ma (Soma) uống 

vào sẽ sống mãi chẳng già chẳng chết, vị ngọt như mật nên gọi là Cam Lộ (sương 

ngọt). Phật Giáo dùng chữ “cam lộ” để ví cho pháp vị của Phật pháp có tác dụng mát 

lành nuôi dưỡng Pháp Thân huệ mạng vĩnh viễn cho chúng sanh. Chữ Cam Lộ ở đây 

là chỉ pháp thủy, trí huệ thủy khiến cho người uống vào phiền não tiêu diệt, trí huệ 

tăng trưởng chứ không phải là thuốc tiên của cõi trời. Ngoài ra, Cam Lộ chính là một 

trong ba tên của đức Phật A Di Đà (Vô Lượng Thọ, Vô Lượng Quang, Vô Lượng 

Cam  Lộ) nên đôi  khi  Phật  Di Đà còn được gọi  bằng danh hiệu là Cam  Lộ Vương 

Như Lai. Vì lẽ đó, chú Vãng Sanh đôi khi còn gọi là Thập Cam Lộ Chú vì có nhắc 

đến chữ Amrta mười lần. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  258  

gì đã được viết trong thư Quang thì đấy là Bồ Tát chỉ dạy ông ta hòng 

sanh chánh kiến. 

Kinh  dạy:   “Nên  hiện  thân  nào  để  độ  được,  liền  hiện  thân  ấy  để 

 thuyết  pháp” ,  núi,  sông,  cây,  cỏ,  cầu,  bến,  đường,  nẻo,  người,  ngựa, 

binh, tướng, không gì chẳng tùy cơ mà hiện! Nếu nói đấy chẳng phải là 

Bồ Tát hiện mà chắc là do Quang hiện thì núi, sông, cây, cỏ, cầu, bến, 

đường, nẻo, người, ngựa, binh, tướng cũng có thể hiện mộng cho người 

ta,  có  lý  ấy  hay  chăng?  Ông  đừng  có  si  dại  tưởng  là  Quang  [hiện  thân 

trong  giấc  mộng  của  ông].  Nếu  si  dại  cho  là  Quang  sẽ  thành  ra  “đem 

phàm lạm thánh”, thì ông lẫn Quang đều mắc tội chẳng cạn đâu, nhớ kỹ 

nhé!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư trả lời cư sĩ Giang 

 Hữu Bằng)  

* Nhận được thư khôn ngăn than thở cảm khái. Cớ sao bà mù quáng 

đơm đặt, nói Nhiên Đăng Cổ Phật195 giáng sanh trong nhà bà, chưa đầy 

năm đã chết non? Chư Phật sanh tử đã xong, quyết chẳng có lẽ nào thị 

hiện  giáng  sanh  rồi  lại  chết  yểu!  Nếu  vì  độ  chúng  sanh,  đức  Phật  bèn 

thừa  nguyện  thị  hiện  giáng  sanh,  quả  thật  có  chuyện  ấy,  nhưng  đã  thị 

hiện giáng sanh, chắc chắn cũng chẳng nói ta là vị Phật nào đó, đến khi 

độ sanh xong xuôi, sắp thị hiện Niết Bàn, mới tỏ rõ gốc tích. Chắc chắn 

không có chuyện thị hiện giáng sanh, rồi chẳng làm Phật sự lớn lao đã 

chết yểu ngay! 

Thanh Văn Sơ Quả đã đoạn Kiến Hoặc, vẫn còn Tư Hoặc chưa đoạn 

nên  phải  bảy  lần  sanh  lên  trời,  bảy  lần  sanh  vào  nhân  gian  mới  đoạn 

được Tư Hoặc, chứng Tứ Quả. Nhị Quả thì một lần sanh lên trời, một 

lần sanh trở lại trong nhân gian rồi chứng Tứ Quả. (Bậc Sơ Quả, Nhị Quả 

sanh trong nhân gian tuổi thọ đều dài, ngắn bất định, hoặc mấy tháng, mấy năm, mấy 

chục năm, chính là theo nghiệp thọ sanh vậy). Tam Quả tuy đã đoạn sạch Tư 

Hoặc  trong  Dục  Giới,  vẫn  phải  ở  trong  Ngũ  Bất  Hoàn  Thiên  của  Sắc 



195  Nhiên  Đăng  Phật  (Dīpamkara):  Đôi  khi  còn  được  dịch  âm  là  Đề  Hòa  Kiệt  La, 

hoặc Đề Hoàn Kiệt. Danh hiệu đức Phật này còn được dịch nghĩa thành Phổ Quang 

Phật,  Định  Quang  Phật.  Ngài  là  vị  Phật  trong  quá  khứ  từng  thọ  ký  cho  đức  Phật 

Thích Ca. Theo Tu Hành Bản Khởi Kinh, quyển thượng, thánh vương nước Đề Hòa 

Vệ (Dīpavatī) tên là Đăng Thạnh, lúc lâm chung truyền ngôi cho thái tử Định Quang. 

Thái Tử biết cõi đời vô thường bèn truyền ngôi cho em trai rồi xuất gia làm sa-môn, 

sau  thành  Phật  Quả.  Lúc  ấy,  có  đứa  hầu  trai  của  một  vị  Phạm  Chí  gặp  được  đức 

Nhiên Đăng Phật đang đi du hóa, bèn mua hoa cúng Phật, Phật thọ ký cho đứa hầu 

trai sẽ thành Phật trong tương lai, hiệu là Thích Ca Mâu Ni Phật. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  259  

Giới trải qua nhiều kiếp mới có thể đoạn sạch Tư Hoặc, chứng Tứ Quả. 

Tứ Quả đoạn sạch Kiến Hoặc và Tư Hoặc, trọn chẳng còn sanh duyên 

trong tam giới. Nếu phát hoằng thệ nguyện thị hiện giáng sanh thì có thể 

[giáng sanh trong tam giới], kẻ theo nghiệp thọ sanh chẳng thể sánh bằng 

[những vị này]! 

Bà là nghiệp lực phàm phu bịa chuyện đồn đại này, vu báng cổ Phật, 

muốn được những kẻ mù mắt trong thế gian cho rằng bà là cha mẹ của 

Phật.  Nếu  nói  với  kẻ  thông  hiểu  Phật  pháp,  nhất  định  họ  sẽ  quở  bà  là 

dùng lời lẽ tà quái lừa dối mọi người! Dẫu cho người trong cuộc không 

rảnh rang hỏi đến, há cũng chẳng sợ thiên lôi giết bà hay sao? 

Bà  còn  đến  các  nơi  tìm  người  họa  thơ  của  bà.  Nếu  chẳng  phải  là 

ngoại đạo không phân biệt được tà hay chánh và là kẻ si chẳng biết thơm 

hay thối, ai chịu chấp nhận lời nói ấy của bà là đúng? Bà hãy nên thống 

thiết sửa đổi lỗi trước, phàm đã gởi thư cho những ai đều hãy nên gởi 

thư cho họ bày tỏ thẳng thắn cái tội ấy, buồn đau cầu sám hối, ngõ hầu 

chẳng đến nỗi đem phàm lạm thánh, vĩnh viễn đọa vào địa ngục A Tỳ, 

chịu các nỗi khổ cùng cực, vĩnh viễn không có ngày ra!  (Ấn Quang Pháp 

 Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư gởi hai vợ chồng ông X…. - 1)  



* Hôm trước nhận được thư, biết bà đã nhận lỗi, xót xa xin sám hối, 

vốn  muốn  trả  lời  ngay,  nhưng  không  rảnh  rỗi,  nên  chần  chừ  đến  nay. 

Con người sống trong thế gian, phải giữ bổn phận. Y phục, đồ vật, danh 

xưng đều  chẳng  nên  quá tôn quý, chớ vì  [muốn]  đẹp  mặt  mà  xưng hô 

bừa  bãi.  Ví  như  thứ  dân  xưng  bừa  là  đế  vương,  tội  ắt  diệt  tộc,  chẳng 

đáng  sợ  ư?  Bà  đem  đứa  con  chưa  đầy  năm  bị  chết  yểu,  xưng  bừa  là 

Nhiên  Đăng  Cổ  Phật  thị  hiện,  muốn  được  cái  mỹ  danh  là  cha  mẹ  của 

Phật, chẳng biết cái tội khinh nhờn, miệt thị cổ Phật cho đến hết đời vị 

lai cũng chẳng có ngày thoát khỏi A Tỳ địa ngục! 

Nếu Quang không nói toạc ra, bà vẫn cứ muốn đem bài thơ đã soạn 

gởi cho khắp mọi người trong nước, ngõ hầu kẻ vô tri cũng bắt chước 

dẫm theo vết chân của bà thì những kẻ gian tà “ngư ông đắc lợi” đều coi 

đứa con chết yểu là Cổ Phật Thị Hiện. Thoạt đầu chỉ mong được kẻ vô 

tri khen ngợi, kế  đến  là  dựng  tháp,  xây  miếu,  tom  góp  của  cải  để làm 

giàu. Kế đến là những kẻ gian tà cùng nhau tụ tập, bèn lập giáo môn, lừa 

dối, gạt gẫm kẻ ngu tục.  Lâu ngày dấu vết xấu xa lộ ra khiến cho mọi 

người cùng chịu phép nước [trừng phạt], nhưng trong số những kẻ gian 

tà đương thời, có những kẻ ẩn nấp giấu mình chưa bị tru diệt, lâu ngày 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  260  

lại dấy lên, giống như bọn Bạch Liên Giáo196 cứ lây nhây không ngừng, 

là mối hại cho thế gian. 

Kể từ sau đó, bọn giáo đồ chỉ đổi danh xưng, chẳng đổi bản chất. Lũ 

ngoại đạo ấy đều chuộng bí mật, dẫu là cha con, chồng vợ vẫn đều chẳng 

bảo cho biết. Do điều bí mật ấy cố kết trong tâm kẻ ngu nên bất cứ vị 

thiện tri thức nào khai thị, chỉ dạy, họ đều chẳng chịu tin theo, như con 

chó  coi  phẩn  là  thơm,  không  ăn  không  được!  Thường  nói  với  người 

khác: Thầy ta là vị Phật nọ, vị Tổ Sư kia xuất thế, ta là vị Phật nọ, vị Tổ 

Sư  kia  xuất  thế,  mù  quáng  bịa  chuyện  để  mong  được  danh  văn,  lợi 



196 Bạch Liên Giáo là một tà phái mạo danh Phật giáo trong lịch sử Trung Hoa. Vào 

năm Thiệu Hưng thứ ba (1133) đời Tống Cao Tông, Từ Chiếu Tử Nguyên (tức Mao 

Tử Nguyên) hâm mộ di phong của Sơ Tổ Huệ Viễn Tịnh Độ Tông bèn xướng suất 

dân chúng kết xã niệm Phật, tự xưng là Bạch Liên Tông. Nhưng rồi bị môn nhân là 

Tiểu Mao Xà Lê bóp méo giáo nghĩa, pha trộn các giáo thuyết của Minh Giáo (Bái 

Hỏa Giáo, tức Ma Ni Giáo, thường bị gọi miệt thị là Ma Giáo) và Di Lặc Giáo (thoạt 

đầu đây là một đoàn thể sùng bái Di Lặc Bồ Tát, nguyện vãng sanh Đâu Suất, nhưng 

rồi bị các phần tử có dã tâm lợi dụng, biến thành một thứ hội kín nhằm tạo phản). Họ 

có tổ chức khá quy mô, dự trữ vũ khí, chiêu mộ vũ sĩ. Vào thời Nguyên, giáo phái 

này  tuyên  bố  Minh  Vương  Xuất  Thế,  Di  Lặc  Phật  Hạ  Sanh,  rất  có  thế  lực  tại  Hà 

Nam,  Giang  Hoài,  và  các  nơi  khác  thuộc  lưu  vực  Trường  Giang.  Năm  Chí  Đại 

nguyên niên (1308), do bị Nguyên Vũ Tông hạ chiếu truy nã, Bạch Liên Giáo rút vào 

hoạt động bí mật. Đến năm Chí Chánh 11 (1351), dưới danh xưng Hồng Cân Quân 

(quân  khăn  hồng),  Bạch  Liên  Giáo  dấy  loạn  nhiều  nơi.  Ngay  cả  Châu  Nguyên 

Chương cũng phải dựa dẫm vào thế lực của Bạch Liên Giáo, nhất là phe Hàn Sơn 

Đồng, để khởi nghĩa chống Mông Cổ. Do vậy, sau khi đánh đuổi xong quân Mông, 

Minh Thái Tổ (Châu Nguyên Chương) bèn lập kế hoạch truy diệt Bạch Liên Giáo, 

quy định “thủ lãnh bị xử giảo, tín đồ bị đánh một trăm trượng, đày đi ba ngàn dặm”. 

Tuy thế, Bạch Liên Giáo vẫn tồn tại trong vòng bí mật, đội lốt dưới các tên khác như 

Niết  Bàn  Giáo,  Hồng  Dương  Giáo,  Hồng  Phong  Giáo,  Lão  Tử  Giáo,  La  Tổ  Giáo, 

Nam Mô Giáo, Tịnh Không Giáo, Ngộ Minh Giáo, Đại Oai Vô Vi Giáo, Thiên Lý 

Giáo, Nhất Quán Đạo, Hồng Thương Hội… Đến đời Thanh, Bạch Liên Giáo vẫn còn 

tồn tại và chia thành nhiều phái nhỏ như Lão Quan Trai, Bát Quái Giáo, Đại Thừa 

Giáo, Cửu Tiên Hội, Đại Đao Hội, Tiểu Đao Hội, Thiên Môn Hội, Vô Cực Hội, Kim 

Đan Đạo, Khoái Đạo, Phiến Tử Hội, Thiên Hoàng Hội, Báo Đức Môn, Vô Cực Lão 

Mẫu Hội, Thập Tổ Môn, Kim Đan Hội, Tọa Công Hội, Hiền Thánh Giáo… Họ lại đề 

xướng phản Thanh phục Minh, nhằm lôi cuốn những người chống đối Thanh triều. 

Hai đợt bạo loạn lớn nhất của Bạch Liên Giáo là vào năm Càn Long 39 (1774) và 

cuộc  biến  loạn  tôn  giáo  vùng  Xuyên  Sở  (sử  gọi  là  Xuyên  Sở  giáo  loạn)  thời  Gia 

Khánh. Theo Lao Nãi Huyên, tác giả cuốn Nghĩa Hòa Quyền Giáo Môn Nguyên Lưu 

Khảo, đến cuối đời Thanh, Nghĩa Hòa Đoàn (Quyền Phỉ) chính là hậu thân của Bạch 

Liên Giáo, nhưng thuyết này bị nhiều học giả nghi ngờ, phản bác. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  261  

dưỡng, chẳng tính đến chuyện Phật pháp bị hoại loạn, khiến cho chúng 

sanh bị nghi ngờ, lầm lạc, sống chịu phép nước, chết đọa ác đạo từ kiếp 

này sang kiếp khác, không có lúc thoát ra! Mối tệ ấy lưu truyền chẳng 

thể kể xiết được! 



Hành vi của bà nếu chẳng thống thiết sửa đổi ắt sẽ giống như bọn 

chúng, chẳng đáng sợ ư? Hãy nên in một tờ thư sửa lỗi sám hối, phàm 

trước kia đã gởi bài thơ đó cho những ai, nay đều gởi [tờ thư ấy] ngõ hầu 

họ biết tường tận.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư gởi 

 hai vợ chồng ông X…. - 2)  



* Đứa con gái ấy sanh ra để đòi nợ, chết là xong nợ, không còn ngờ 

gì! Chỗ có người đã bị chết đuối ấy thường có người chết đuối, chính là 

chỗ được gọi là “quỷ kiếm người chết thay”. Hãy nên ở nơi ấy lập một 

cái mốc gỗ, phía trên dùng một tấm sắt Tây trắng thật dày, khắc sáu chữ 

Nam  Mô  A  Di  Đà  Phật.  Chữ  phải  to  để  thấy  được  từ  xa,  phải  tồn  tại 

được lâu ngày thì sẽ dứt được cái họa ấy. Do lòng Từ của người khắc 

những  chữ  ấy  sẽ  cảm  được  từ  quang  của  Phật  gia  bị.  Từ  rày  bảo  đảm 

chắc chắn không còn cái họa ấy nữa. Do đây có thể thấy được sức từ bi 

của  Phật  chẳng  thể  nghĩ  bàn.  (Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn  Sao  Tục  Biên,  quyển 

 Thượng, Thư trả lời cư sĩ Thôi Đức Chấn - 4)  



*  Cơm  Đại  Bi  chớ  nên  chắt  nước.  Nếu  không  quen  nấu  cơm  ráo 

không chắt nước, hãy nên lấy nước cơm ấy để luộc rau, hoặc dùng làm 

nước uống. Phàm những ai nấu cơm chắt nước thì phải dùng nhiều nước, 

tốn nhiều củi. Chất cốt của gạo đều nằm trong nước cơm, lại ngược ngạo 

vất đi, chỉ giữ lại xác gạo, bỏ đi chất bổ! Vừa tổn phước, vừa phí tiền, 

mà sức bồi dưỡng con người cũng ít. Đối với bệnh của mẹ và người em 

họ  thứ  hai  của  ông,  đều  nên  dùng  tâm  đại  Bồ  Đề  để  cung  cấp  cho  họ 

cơm rau Đại Bi suốt một tháng. Nếu bệnh họ thật sự lành sẽ gieo được 

đại thiện căn.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư trả lời 

 cư sĩ Viên Đức Thường - 2)  

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  262  

IX. Dụ tại gia thiện tín (Khuyên nhủ hàng thiện tín tại gia)  

1. Chỉ dạy đại giáo luân thường 



* Phật giáo lấy Hiếu làm gốc, kinh Đại Thừa giảng rõ [điều này] rất 

nhiều. Những kinh nói tường  tận, rõ ràng nhất là kinh Phật Báo Ân197, 

kinh  Địa  Tạng,  kinh  Vô  Lượng  Thọ,  kinh  Quán  Vô  Lượng  Thọ  Phật, 

kinh Phạm Võng. Một chữ Hiếu [hiểu] theo nghĩa hạn hẹp là thờ cha mẹ; 

luận theo nghĩa rộng thì phàm những gì thuộc về Lý, về Tâm mà chẳng 

trái nghịch thì đều gọi là Hiếu. Nếu không, đều là bất hiếu. Người học 

phải tu [đạo hiếu] hạn hẹp lẫn rộng rãi thì mới có thể gọi là “tận hiếu”. 



Chúng  sanh  nhập  đạo  đều  phải  xét  túc  nhân  như  thế  nào.  Không 

riêng gì kẻ si độn khó thể giáo hóa, ngay cả người đại thông minh, đại 

học  vấn  nhưng  lắm  khi  không  bằng  kẻ  si  độn  [vì  kẻ  si  độn]  còn  gieo 

được chút thiện căn, chẳng sanh hủy báng! Chúng ta chỉ tùy phận tùy lực 

khuyên dạy họ. Nếu muốn tất cả mọi người đều tuân theo sự giáo hóa 

của Phật thì tuyệt đối chẳng có nhân duyên tốt đẹp như vậy đâu! Chỉ có 

thể tùy duyên tận tâm mà thôi!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển 

 Thượng, Thư trả lời cư sĩ Tống Huệ Trạm ở Dịch Huyện)  



* Thế đạo nhân tâm hiện thời bại hoại đến cùng cực. Phàm đạo đức, 

nhân nghĩa, hiếu, từ, liêm khiết, tiết nghĩa do thánh hiền truyền thuật đều 

bị vứt bỏ. Phàm những chuyện xưa kia chẳng nỡ thấy nghe, chẳng chịu 

nhắc đến, [bây giờ] đều cực lực đề xướng, mong sao nhất trí tiến hành. 

Những  nơi chốn  hay  nhà  trường để  cho nam  nữ  tự  do luyến  ái, lõa  thể 

ôm nhau khiêu vũ chẳng biết nổi con số! Trong trường đại học vẽ hình 

lõa thể để mong mỹ thuật tiến bộ. Mỹ thuật cố nhiên tiến bộ, nhưng hoàn 

toàn chẳng lo nhân đạo thụt lùi, súc sanh đạo tiến bộ ư? 



Các con đều đang độ tuổi thiếu niên, phải biết tốt - xấu, chớ trúng 

phải độc khí của những thứ tà thuyết diệt luân diệt lý ấy, thì sau này còn 

có thể tự lập trong vòng trời đất, không hổ thẹn. Nếu không, dẫu tài cao 

học rộng, đối với mình, đối với người nào có ích chi? 



197 Phật Báo Ân Kinh có tên gọi đầy đủ là Đại Phương Tiện Phật Báo Ân Kinh, được 

dịch vào thời Hậu Hán, mất tên người dịch. Bản kinh này được đánh số 156 và xếp 

vào phần Bổn Duyên, thuộc tập 3 của Đại Chánh Tân Tu Đại Tạng Kinh. Kinh này 

chủ yếu trần thuật những chuyện xả thân báo hiếu khi đức Phật còn tu hạnh Bồ Tát, 

như chuyện thái tử Tu Đạt Noa cắt thịt dâng cho cha mẹ trong khi bôn đào, cũng như 

giảng giải một số vấn đề về giới luật. Kinh này đã được Hòa Thượng Quảng Độ dịch 

ra Việt Văn vào trước năm 1975. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  263  



Các  con  phải  biết  nhân  quả  báo  ứng  trọn  không  sai  xẩy.  Tuy  nhất 

thời chưa thể thấy được, nhưng sau mấy chục năm, chắc chắc không gì 

chẳng thấy! Huống chi chết đi, đời sau và những đời kế tiếp phàm phu 

có biết được hay chăng? Ngày nay thế đạo bại hoại là vì Nho gia phần 

nhiều  chẳng  tin  nhân  quả  báo  ứng  và  sanh  tử  luân  hồi.  Những  nhà  Lý 

Học ấy trộm lấy ý nghĩa trọng yếu trong kinh Phật để hoằng dương Nho 

tông, ngược ngạo coi đạo phổ độ chúng sanh của đức Phật là mê hoặc 

ngu  xuẩn  bọn  phàm  tục  ngu  ngốc,  chê  bai,  bài  bác,  đến  nỗi  hễ  là  nhà 

Nho thì chẳng chịu dùng nhân quả báo ứng, sanh tử luân hồi để khuyên 

dạy,  mọi  người  đều  cho  là  [nhân  quả,  luân  hồi]  dường  như  có,  dường 

như không. Vì vậy, thế đạo ngày càng tệ bạc! Những kẻ trọn đủ khí khái 

đội trời đạp đất chẳng bị xoay chuyển bởi thói phàm tục thì chẳng được 

mấy người. Một cơn gió Âu vừa thổi tới, hùa nhau theo gió biến đổi tận 

gốc càng dữ dội hơn. Bởi vậy, thế đạo ngày nay, tình người như nước, lễ 

pháp như đê; bỏ cái đê lễ pháp đi há ngăn được lòng ham muốn của con 

người hoành hành? 



Lòng ham muốn của con người đã tung hoành thì sẽ ra sức trừ bỏ lễ 

pháp. Do vậy, [lòng ham muốn dữ dội của con người] cảm vời nước lũ 

dâng khắp nơi, đê đập trên sông ngòi nơi nơi bị vỡ, biết bao nhân dân bị 

chết chìm. Những kẻ chưa chết thì không áo, cơm, chỗ ở, than lạnh, rên 

đói,  chẳng  nỡ  thấy  nghe!  Dẫu  có  bậc  chuộng  điều  thiện  ra  sức  quyên 

góp,  nhưng  vì  người  đông,  khoản đóng  góp  ít,  khó thể giúp  trọn khắp 

được! Nhưng càng phải nên quyên góp nhiều hơn để tu bổ đê đập trên 

sông ngòi. Nếu không tu bổ thì từ nhỏ sẽ thành lớn, nước tràn dâng khắp 

cùng. Nếu tu bổ thì thật sự không có được tài lực ấy. 



Huống  chi  giặc  cướp  bạo  tàn,  Nam  -  Bắc  thù  nghịch,  nước  ngoài 

ngang ngược lấn hiếp. Người dân trong lúc này thật có thể nói là đáng 

thương xót quá, nhưng không biết kêu gào vào đâu! Hai đứa tụi con tuổi 

còn trẻ, hãy nên tận lực vâng giữ nếp đạo đức cũ.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn 

 Sao Tục Biên, quyển Thượng, Trả lời thư cư sĩ Ninh Đức Hằng và Ninh Đức Phục)  



* Học đường hiện thời đúng là một cái bẫy hãm người, chẳng hãm 

trong đảng phái sẽ lại hãm trong tự do luyến ái, mặc tình chơi bời bừa 

bãi. Phải biết: Con người chỉ là một loài động vật cao năm sáu thước mà 

sánh cùng trời đất xưng là Tam Tài thì danh xưng Con Người cao quý 

không  chi bằng  được!  Danh đã tôn  quý, ắt phải có  thực  chất đáng tôn 

quý thì mới có thể gọi là Người! Nếu không, chính là loài cầm thú mặc 

áo đội mũ, do chẳng có khí phận của con người vậy! 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  264  



Tài (才) chính là khả năng. Trời có thể sanh ra muôn vật, đất có thể 

chở muôn vật, con người có thể kế thừa bậc thánh đời trước,  giúp cho 

thế  hệ  tương  lai  học  theo,  giúp  cho  [những  chỗ]  mà  sự  sanh  thành, 

dưỡng dục của trời đất chưa thấu tới, nên cùng với trời - đất xưng là Tam 

Tài. 



Nếu  chỉ  biết  ăn  uống,  trai  gái,  chẳng  biết  hiếu,  đễ,  trung,  tín,  lễ, 

nghĩa,  liêm,  sỉ  thì  còn  kém  hèn hơn loài cầm  thú,  uổng  một  đời  mang 

thân con người, trọn chẳng có khí phận của con người chút nào! Hễ một 

hơi thở ra không hít vào được nữa, sẽ đọa vào địa ngục trải trăm ngàn 

kiếp trọn chẳng có kỳ ra. Muốn được làm cầm thú còn chưa thể được, 

huống gì lại được làm người ư?  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển 

 Thượng, Thư trả lời cư sĩ Tông Thành)  



* Muốn quy y Phật pháp, liễu sanh thoát tử, siêu phàm nhập thánh, 

cần phải nên gắng sức trọn hết đạo luân thường. Nếu chẳng thể giữ vẹn 

luân thường,  trọn  hết  bổn phận, dứt lòng tà,  giữ  lòng thành, đừng làm 

các điều ác, vâng giữ các điều lành thì căn bản đã khiếm khuyết, chẳng 

tương ứng với Phật, làm sao có thể được Phật rủ lòng Từ tiếp dẫn hòng 

đới nghiệp vãng sanh? Vì vậy, phải nên hiếu với cha mẹ, kính bậc tôn 

trưởng, đối với anh em trai, chị em gái, vợ chồng, chủ tớ mỗi mỗi đều 

phải trọn hết chức trách, bổn phận của chính mình. Đối với những điều 

đã được đề cao đều trọn hết chức trách, bổn phận thì chính là hiền nhân, 

thiện nhân trong thế gian. Người hiền  thiện niệm Phật sẽ dễ cảm được 

Phật.  Muốn  liễu  sanh  tử,  chẳng  thể  không  chú  ý  đến  luân  thường!  (Ấn 

 Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư trả lời cư sĩ Kim Ích Bình - 

 1)  



* Ông đã lấy vợ, phải thường mang ý niệm làm vui lòng cha mẹ. Vợ 

chồng kính trọng lẫn nhau, chớ nên vì hiềm khích nhỏ nhặt mà đến nỗi 

vợ chồng chẳng hòa thuận khiến cho cha mẹ đau lòng. Sách Trung Dung 

nói:  “Thê tử hảo hợp, như cổ sắt cầm, huynh đệ ký hấp, hòa lạc thả đam. 

 Nghi nhĩ thất gia, lạc nhĩ thê noa”  (Vợ con vui vẻ hòa hợp như khảy đàn 

sắt, đàn cầm198. Anh em hòa thuận, vừa yên vừa vui. Cửa nhà yên ổn, vợ 



198 Sắt (瑟) là một loại đàn cổ thường đặt nằm ngang khi diễn tấu, hình dáng tương 

tự như đàn Tranh, thân đàn làm bằng gỗ Tử, nhưng có hai mươi lăm dây, mỗi dây có 

một  trục  đỡ  (con  sáo,  hoặc  con  nhạn)  có  thể  di  chuyển  được  nhằm  điều  chỉnh  độ 

căng của dây đàn. Loại đàn này thịnh hành cho đến cuối đời Đường thì hầu như rất 

hiếm thấy sử dụng! Cầm (琴) tức là cổ cầm (còn gọi là Dao Cầm, hoặc Thất Huyền 

Cầm), là một loại đàn hơi giống như đàn Sắt, nhưng chỉ có bảy dây, thân bằng gỗ 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  265  

con vui vầy). Khổng Tử nói:  “Phụ mẫu kỳ thuận hỹ hồ!”  (父 母 其 順 

矣 乎: Thuận lòng cha mẹ vậy thay) chính là nói vợ chồng, anh em hòa 

thuận thì lòng cha mẹ vui sướng vậy! 



Nay làm phận con, không lâu sau lại sẽ làm cha kẻ khác, nếu chẳng 

thực hành đạo khiến cho cha mẹ vui sướng, ắt sẽ sanh con ngỗ nghịch, 

bất hiếu! Ví như nước nhỏ giọt ở mái hiên, từng giọt, từng giọt, giống 

hệt như nhau. Quang già rồi, chẳng thể thường răn dạy ông, ông chịu nỗ 

lực trọn hết đạo làm con ắt sẽ có thể dự vào bậc thánh, bậc hiền, tương 

lai vãng sanh Tây Phương, đấy chính là pháp lợi ông sẽ đạt được! Vợ 

ông có pháp danh là Pháp Ích, chịu hành theo pháp sẽ đạt được lợi ích 

chân thật.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng,  Thư gởi cư sĩ 

 Châu Pháp Lợi - 2)  



*  Con  người  bẩm  thụ  chánh  khí  của  thiên  địa  mà  sanh  ra,  thường 

phỏng theo đức cao dầy, che chở của trời đất để giúp cho sự sanh thành, 

trưởng dưỡng, kế tục đời trước, mở mang đời sau, ngõ hầu chẳng thẹn 

đứng  cùng  trời  đất  thành  ba  ngôi,  xưng  tên  là  Tam  Tài.  “Trung,  hiếu, 

tiết, nghĩa” chính là giềng mối chánh yếu của đạo làm người. Nếu không 

có  những  điều  ấy,  con  người  khác  gì  cầm  thú?  Dẫu  vào  thời  dân  chủ, 

cũng chẳng thể nào không dạy trung nghĩa! Bởi “trung” chẳng phải chỉ 

có  nghĩa  là  trung  với  vua.  Vì  thế,  Tăng  Tử  dùng  “trung  thứ”  (trung 

thành,  rộng  lượng)  để  tỏ  rõ  đạo  của  Phu  Tử,  thường  phản  tỉnh   “hằng 

 ngày vì người khác mưu toan công việc, bản thân có hết lòng trung hay 

 không”.   Vì  thế,  biết  một  chữ  Trung  có  ý  nghĩa  xuyên  suốt  vạn  hạnh! 

Thờ vua chỉ là một khía cạnh mà thôi! 

Trộm  nghĩ:  Trung  có  nghĩa  là  “tận  hết  tấm  lòng  của  chính  mình, 

chân thành, không dối trá”. Nếu con người giữ tấm lòng trung, ắt sẽ có 

hiếu  với  cha  mẹ,  kính  anh,  hòa  thuận  với  họ  hàng,  bạn  bè  tin  cậy,  xót 

thương kẻ côi cút, giúp đỡ người góa bụa, nhân từ với mọi người, yêu 

thương loài vật, chẳng làm các điều ác, vâng giữ những điều lành, vì sao 

vậy?  Do  trung  nên  chẳng  dối,  do  chẳng  dối  nên  trọn  hết  bổn  phận.  Do 

trọn  hết  bổn  phận  nên  đối  với  những  chuyện  thuộc  về  bổn  phận  của 

chính  mình  đều  chăm  chú  thực  hiện,  quyết  chẳng  mắc  lỗi  đối  phó  vờ 

vĩnh cho xong chuyện, chẳng tận hết lòng, hết sức mình. 



Ngô Đồng, âm thanh trầm ấm, lan xa, chứ không lảnh lót, réo rắt như đàn Sắt. Hai 

loại đàn này thường được dùng để hòa tấu chung với nhau, nên thường dùng để ví 

cho tình chồng vợ. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  266  

Trong đời gần đây, tuy đã lật đổ đế chế nhưng mọi sự đều phải nói 

đến  trung  thì  mới  chẳng  đến  nỗi  “ta  dối  gạt,  ngươi  mắc  lừa”,  luông 

tuồng,  không  chuẩn  mực  vậy!  Đắc  thế  bèn  hùa  nhau  phò  tá,  sa  cơ  kéo 

nhau  bỏ  đi,  hoặc  còn  đâm  ra  công  kích,  chà  đạp  lẫn  nhau,  trọn  chẳng 

ngưng  dứt.  Đấy  đều  là  vì  chẳng  màng  đến  trung  nghĩa  mà  ra.  Trung 

nghĩa chẳng màng tới thì quan hệ cha - con, vợ - chồng đều coi như mảy 

lông! Coi nhẹ lâu ngày, những quan hệ ấy sẽ trở thành gông cùm. Mang 

những  gông  cùm  ấy  chẳng  được  tự  do,  chẳng  thể  nào  không  diễn  ra 

những  vở  tuồng  tồi  tệ  giết  cha,  giết  mẹ,  nghịch  trời,  trái  lý,  hòng  mặc 

tình tùy ý, chẳng bị câu thúc gì! Than ôi! Chẳng nói đến trung nghĩa, họa 

hại tới mức cùng cực như thế đó, há chẳng đau đớn tuôn lệ, thở dài sườn 

sượt ư?  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Hạ, Lời tựa cho bộ Dương 

 Tiêu Sơn Tiên Sinh Ngôn Hạnh Lục)  



*  Thiên hạ  không hai đạo, thánh  -  phàm  chẳng hai  tâm. Khắp  xưa 

nay, trong nước, ngoài nước, không đâu chẳng dùng hiếu, đễ, trung, tín, 

lễ, nghĩa, liêm, sỉ và sự lý nhân quả báo ứng, sanh tử luân hồi để làm căn 

bản lập thân hành đạo và trị quốc an dân. Ấy là vì những sự lý này đều là 

những giềng mối thường hằng vốn sẵn có trong tâm tánh của chúng ta, 

bất luận trí - ngu, hiền - tệ đều sẵn đủ, nhưng có những hành động, cử 

chỉ phù hợp hay trái nghịch [với những điều ấy] sai khác là vì “dứt lòng 

tà, giữ lòng thành, đánh đổ điều ham muốn xằng bậy của chính mình để 

khôi  phục  lễ  nghĩa”  hay  vì  “mê  tâm  chạy  theo  vật,  phóng  túng  tình  ý” 

mà ra! 



Vì  thế,  kinh  Thư  có  lời  giáo  huấn:   “Duy  thánh  võng  niệm  tác 

 cuồng, duy cuồng khắc niệm tác thánh”  (Do thánh mất niệm nên thành 

cuồng, do cuồng khắc chế được ý niệm nên thành thánh). Phật dạy đạo 

 “mê thì Phật là chúng sanh, ngộ thì chúng sanh chính là Phật”.  Do vậy, 

biết: Thánh hay cuồng, chúng sanh hay Phật chỉ trong khoảng một niệm 

mê  hay  ngộ.  Do  thoạt  đầu  lập  tâm  sai  khác  đôi  chút,  rốt  cuộc  đến  nỗi 

cách  biệt  một  trời,  một  vực,  con  người  há  chẳng  nên  tự  gắng  sức  để 

mong thành thánh thành hiền ư? 



Trăm nghề hay khéo trong thế gian mỗi nghề đều có quy củ, chuẩn 

mực. Căn cứ theo quy cách do cổ nhân đã thành lập để tập luyện, đến khi 

đã nhuần nhuyễn tột bậc rồi thì không chuyện gì chẳng “tùy lòng nghĩ 

đến, tay liền hoàn thành”. Mong thành thánh thành hiền cũng giống như 

vậy  đó!  Nêu  lên  đại  cương  thì  chỉ  có  ba  điều  “làm  sáng  tỏ  Minh  Đức, 

làm cho dân mỗi ngày một tiến bộ, an trụ nơi chí thiện” mà thôi. Nhưng 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  267  

muốn  làm  sáng tỏ  Minh  Đức  thì trước hết  phải thực hiện bằng  trừ  khử 

vật dục phiền não, thúc đẩy lương tri vốn sẵn có. Có nghĩa là “dứt lòng 

tà, giữ lòng thành, đánh đổ ham muốn xằng bậy của chính mình để khôi 

phục lễ nghĩa,” mãi  cho đến khi trừ khử, thấu hiểu đến tột cùng rồi thì 

nhân  dục  đã  hết  sạch,  thiên  lý  sẽ  tự  lưu  hành.  Đại  cương  “làm  sáng  tỏ 

Minh  Đức”  đã  đạt  được  rồi  thì  những  chuyện  khác  hễ  làm  bèn  được, 

không  chuyện  gì  chẳng  “thuận  theo  lòng nghĩ, tay  liền thực hiện  thành 

tựu”; nhưng cần phải biết nhiều về ngôn hạnh của người xưa để phụ trợ 

cho  việc  duy  trì, trưởng  dưỡng  sự  suy  xét  phản  tỉnh.  (Ấn  Quang  Pháp  Sư 

 Văn Sao Tục Biên, quyển Hạ, Lời  tựa tái bản bộ Hoàn Cầu Danh Nhân Đức Dục 

 Bảo Giám) 



* Hai khí Âm - Dương trong trời đất hóa sanh vạn vật. Thánh nhân 

lấy nam nữ  “chánh vị”  (“chánh vị” là hành xử đúng theo địa vị, tức là giữ vẹn 

luân thường, trọn hết bổn phận) để lập ra giềng mối. Trời đất rộng lớn, con 

người chẳng thể nào diễn tả được! Nhưng con người sống giữa trời đất, 

bảy thước bé tẹo, đứng cùng trời đất thành ba ngôi xưng là Tam Tài bởi 

có thể giữ vẹn luân thường, trọn hết bổn phận, kế thừa người trước, mở 

mang cho người sau, tham dự giúp đỡ quyền sanh thành, trưởng dưỡng, 

chẳng đến nỗi uổng công trời đất sanh ra muôn vật. Đấy là duyên do con 

người là “vạn vật chi linh”, chỉ riêng con người được danh xưng cực tôn 

quý nhất. 



Nếu chẳng lấy đạo nghĩa làm gốc, chỉ mải miết ham muốn ăn uống, 

trai gái, há có khác gì cầm thú đâu? Gần đây, thế đạo nhân tâm suy hãm 

đã đến mức cùng cực, những người dân vô tri bị tà thuyết bên ngoài mê 

hoặc, đua nhau đề xướng phế kinh điển, phế luân thường, cứ muốn cho 

con người trong cả cõi đời đều trọn chẳng khác gì cầm thú mới thôi! Mối 

họa ấy khốc liệt có thể nói là đến mức cùng cực! 



Xét  đến  căn  nguyên,  đều  do  gia  đình  thiếu  dạy  dỗ  và  chẳng  biết 

nhân quả báo ứng mà ra. Nếu con người từ lúc được sanh ra, hằng ngày 

được cha mẹ hiền khéo dạy và biết họa - phước, tốt - xấu khác gì bóng 

theo hình, tiếng vọng theo âm thanh, chẳng khác gì trồng dưa được dưa, 

gieo đậu được đậu, dẫu dùng oai thế bức hiếp bắt theo tà thuyết ấy, nếu 

không,  ắt  phải  chết,  họ  vẫn  cứ  nghĩ  “do  trọn  hết  luân  thường  mà  chết 

cũng  là  may  mắn”,  quyết  chẳng  đến  nỗi  sợ  chết  mà  cẩu  thả  đi  theo. 

Thiên hạ chẳng yên, thất phu có trách nhiệm! Cái gốc để thiên hạ yên ổn 

hay  loạn  lạc  chính  là  ở  chỗ  thất  phu  thất  phụ  có  trọn  được  hết  luân 

thường, trọn hết bổn phận hay không! Vì thế, nói:  “Cái gốc của thiên hạ 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  268  

 là đất nước, cái gốc của đất nước là gia đình. Cái gốc của gia đình là 

 cái thân”.  Cố nhiên, đây là thiên chức của hết thảy thất phu, thất phụ, 

chứ không phải chỉ nói đến người có tước vị! 



Trong  sự  dạy  dỗ  nơi  gia  đình  thì  sự  dạy  dỗ  của  mẹ  là  quan  trọng 

nhất, bởi tánh tình của con người phần nhiều tiếp nhận từ mẹ: Lúc còn 

trong thai thì bẩm thụ khí phận của mẹ, lúc nhỏ quen theo oai nghi của 

mẹ. Nếu mẹ hiền, chắc chắn chẳng đến nỗi sanh ra con cái không ra gì! 

Ví như vàng lỏng đúc thành món đồ, nhìn vào khuôn liền biết món đồ ấy 

sẽ tốt hay hư, nào đợi phải đổ khuôn rồi mới biết hay sao? 



Nhân  tài  của  nước  nhà  đều  xuất  phát  từ  gia  đình.  Nếu  ai  nấy  chú 

trọng  vào  giáo  dục  gia  đình  thì  chẳng  đầy  mấy  chục  năm  hiền  nhân  sẽ 

xuất  hiện  đông  đảo.  Lòng  người  đã  chuyển,  lòng  trời  sẽ  tự  thuận,  thời 

tiết  hòa thuận, mùa  màng  sung  túc, dân giàu, vật  mạnh, phong  thái đại 

đồng thuở Đường Ngu ắt sẽ được thấy trong ngày nay! Do vậy, những 

bậc lo cho đời không ai chẳng đề xướng nhân quả báo ứng và giáo dục 

gia đình để làm căn cứ vãn hồi thế đạo, nhân tâm.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn 

 Sao Tục Biên, quyển Hạ, Lời tựa nêu duyên khởi in cuốn Khuê Phạm theo lối thạch 

 bản)  

2. Luận chung sự tu trì  



* Lý thế gian lẫn xuất thế gian chẳng ngoài hai chữ “tâm tánh”. Sự 

thế gian và xuất thế gian chẳng ngoài hai chữ “nhân quả”. Lý tâm tánh 

nhỏ nhiệm, dẫu là thánh nhân vẫn có điều không biết; sự nhân quả rành 

rành, dù ngu phu cũng có thể hiểu đại khái. Thánh nhân muốn cho thiên 

hạ  vĩnh  viễn  thái  bình,  nhân  dân  thường  yên  vui,  bèn  đặc  biệt  soạn  ra 

sách Đại Học để dạy pháp ấy. Vừa mở đầu sách, liền nói: “Đại Học chi 

 đạo, tại minh Minh Đức”  (Đạo Đại Học nhằm làm sáng tỏ Đức Sáng). 

Minh Đức chính là điều ai nấy đều sẵn có, nhưng do thiếu công phu khắc 

chế ý niệm, tự phản tỉnh, suy xét, nên Minh Đức bị tư dục huyễn vọng 

che lấp chẳng thể hiển hiện để thụ dụng được! 



Cách để làm sáng tỏ [Minh Đức] là “khắc chế ý niệm”. Thứ tự của 

công  phu  khắc  chế  ý  niệm  là  “tu  thân,  chánh  tâm,  thành  ý,  trí  tri,  cách 

vật”.  “Vật”  [trong  câu  “cách  vật”]  là  gì?  Chính  là  tư  dục  huyễn  vọng 

được  sanh  bởi  cảnh,  chẳng  hợp  thiên  lý,  chẳng  thuận  nhân  tình,  chứ 

không phải là vật ở bên ngoài! Do những tư dục này kết chặt trong tâm 

nên tất cả tri kiến đều xuôi theo tư dục, trở thành lệch lạc, tà vạy. Như kẻ 

tham danh tham lợi chỉ biết có lợi, chẳng biết đến hại, kiệt lực lo toan, 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  269  

rất có thể đến nỗi thân bại danh liệt! Kẻ yêu vợ thương con chỉ biết đến 

những điều tốt của vợ con, chẳng biết đến những thói xấu của họ, nuôi 

thành mầm họa, sẽ có thể đến nỗi bị tan nhà nát cửa. Đấy đều là do tư 

dục Tham và Ái sai khiến. Nếu trừ khử hết sạch những thứ tư dục chẳng 

hợp tình hợp lý ấy thì vợ con đúng hay sai sẽ tự biết, đối với đường lối 

để đạt được danh lợi sẽ chẳng cần phải đút lót hay mong cầu sai trái nữa! 



Trước hết, phải hiểu chữ Vật này là tư dục huyễn vọng chẳng hợp 

tình hợp lý thì trừ khử nó sẽ là chuyện dễ dàng! Nếu không, suốt đời dốc 

sức cũng chẳng làm gì được nó! Dẫu đọc trọn hết sách vở thế gian cũng 

chỉ trở thành một loài dây leo sống bám vào cội cây [lớn], trở thành một 

gã theo sóng đuổi sóng! Cái họa của món vật tư dục lớn lắm thay! Nếu 

biết  “vật”  ấy  là  oán  gia  sanh  tử  của  chúng  ta,  quyết  chẳng  để  cho  nó 

được tạm tồn tại trong tâm ta thì chánh tri vốn sẵn có trong cái tâm này 

sẽ tự hiển hiện. Chánh tri đã hiển hiện thì “ý thành, tâm chánh, thân tu” 

sẽ được hướng dẫn xuôi dòng với khí thế như chẻ tre, chẳng mong cầu 

mà tự nhiên được như thế. 



Con người ai cũng đều có thể là Nghiêu - Thuấn, ai cũng đều có thể 

thành Phật, vì hết thảy mọi người ai nấy đều sẵn có Minh Đức, hết thảy 

chúng sanh đều có Phật Tánh. Những kẻ chẳng thể là Nghiêu - Thuấn, 

chẳng thể làm  Phật  đều  do bị  tư  dục bít  chặt, chẳng  mạnh  mẽ  đổ  công 

sức khắc chế ý niệm đến nỗi bị tư dục xoay chuyển, luân hồi sáu nẻo từ 

kiếp  này  sang  kiếp  khác,  trọn  chẳng  có  lúc  thoát  ra,  chẳng  đáng  buồn 

sao? Những kẻ chuyên dạy “cách vật trí tri” mà chẳng dùng nhân quả để 

phụ giúp cho sự hướng dẫn, chắc sẽ khó thể phát khởi đại tâm mạnh mẽ, 

dốc chí tu trì được!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Hạ, Lời tựa 

 cho sách Vãn Hồi Thế Đạo Nhân Tâm Cùng Trị Cả Gốc Lẫn Ngọn)  



* Đời người khổ nhất là từ thuở bé không gặp được thầy lành, bạn 

tốt, đến nỗi mặc tình buông lung, gây các ác nghiệp, như câu nói:  “Duy 

 thánh võng niệm tác cuồng dã” , có nghĩa là: Tâm tánh về bản thể có thể 

làm  bậc  thánh,  nhưng  do  không  tu  tỉnh,  nên  trở  thành  cuồng  ngu!  Nay 

ông  đã  biết  năm  mươi  sáu  năm  qua,  ba  nghiệp  thân  -  miệng  -  ý  đều 

chẳng thanh tịnh, nhưng ý nghiệp nặng nề hơn cả. Ấy là vì ý nghiệp làm 

chủ,  do  ý  nghiệp  dấy  lên  niệm  thiện  hay  ác  nên  thân  -  miệng  bèn  nói 

những lời thiện - ác và làm những chuyện thiện - ác. 



Nay đã biết hổ biết thẹn, muốn quy y Phật pháp để làm căn cứ cho 

tiền đồ tu trì thì cố nhiên phải nên tích cực giữ vẹn luân thường, trọn hết 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  270  

bổn phận, dứt  lòng tà, giữ lòng  thành, đừng làm  các  điều  ác, vâng làm 

các điều thiện, sanh lòng tin, phát nguyện niệm danh hiệu Phật, cầu sanh 

về  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  sẽ  bèn  có  thể  siêu  phàm  nhập  thánh, 

liễu sanh thoát tử. 



Có câu:  “Duy cuồng khắc niệm tác thánh dã”  (Cuồng mà chế ngự 

được ý niệm bèn thành thánh). Thành cuồng hay thành thánh chỉ do đánh 

mất ý niệm hay chế ngự được ý niệm mà thôi. Từ nay trở đi, hãy nên đau 

đáu tự gìn giữ, phàm ý niệm bất hảo vừa dấy lên liền sanh lòng hổ thẹn 

lớn  lao,  hệt  như  lõa  lồ  trước  bao  người  đông  đúc,  hổ  thẹn  muốn  chết! 

Lâu ngày như thế thì ý niệm xấu sẽ tự nhiên chẳng dấy. Ý nghiệp được 

tịnh thì thân - miệng cũng tịnh theo.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, 

 quyển Thượng, Thư trả lời cư sĩ Trần Phụng Ngô)  



*  Thư  tuyên  ngôn  của  Cư  Sĩ  Lâm  ngôn  từ  lẫn  lý  lẽ  châu  đáo,  rất 

hay. Chương trình hoạt động đại lược cũng hết sức nghiêm chỉnh, châu 

đáo, trọn vẹn. Đủ thấy được tình trạng giáo hóa Phật pháp hưng thạnh ở 

Vân Nam vậy. Nhưng hãy nên tận lực vâng giữ bổn phận, đừng học theo 

thói ham cao chuộng xa. Ví như mặc áo, ăn cơm, đều phải căn cứ theo 

kích  cỡ  thân  thể,  sức  ăn  của  mỗi  người,  mùa  Hạ  mặc  áo  mỏng,  mùa 

Đông mặc áo cừu, khát uống, đói ăn thì dưỡng được thân tâm. Làm sái 

cách thì thân lẫn tâm đều bị thương tổn, chứ nào phải uống, ăn, áo vải 

mỏng,  áo  cừu  là  tốt  hay  chẳng  tốt,  mà  là  do  người  có  khéo  dùng  hay 

không? Bất luận tư cách như thế nào, đều phải giữ vẹn luân thường, tận 

hết bổn phận, dứt lòng tà, giữ lòng thành, đừng làm các điều ác, vâng giữ 

các  điều  lành.  Lại phải nên  chuyên  chú nơi  pháp  môn  Tịnh Độ  vì  cậy 

vào Phật từ lực so với ỷ vào tự lực, sự khó - dễ thật cách biệt vời vợi như 

trời với đất! 



Gần  đây  có  những hạng  người  luôn  phô phang sự  giải  thoát đằng 

miệng,  chê  người  niệm  Phật  là  hủ  bại  đợi  chết,  xin  chớ  bị  những  tà 

thuyết ấy mê hoặc. Trong thời thế hiện nay, dẫu là bậc cổ Phật đã thành 

Chánh  Giác  thị  hiện,  chắc  chắn  cũng  chẳng  đề  xướng  gì  khác  ngoài 

chuyện  giữ  vẹn  luân  thường,  tận  hết  bổn  phận  và  chú  trọng  nơi  pháp 

môn  Tịnh  Độ!  Dẫu cho  Đạt  Ma đại  sư  thị  hiện trong lúc này,  cũng  sẽ 

dùng pháp môn cậy vào Phật lực để dạy dỗ. Thời tiết, nhân duyên thật sự 

là căn bản. Trái nghịch thời tiết, nhân duyên cũng giống như mùa Đông 

mặc áo vải mỏng, mùa Hạ mặc áo cừu, đói uống, khát ăn, không chỉ vô 

ích mà lại còn thành hại! Chánh nghĩa của Phật giáo hoàn toàn khế hợp 

luân thường đạo lý. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  271  



Trong đời có kẻ ngoại đạo thường hay xén trộm những danh từ Phật 

giáo để thực hành đạo vận khí, luyện đan, rồi gọi hoa mỹ là Tam Giáo 

Đồng Nguyên (Nho, Thích, Đạo cùng nguồn). Nguồn cố nhiên là đồng, 

nhưng cành nhánh thì khác! Nếu chấp nhận kiểu “đồng nguyên” ngoài 

miệng  của  bọn  dị  kiến  là  nguồn  cội  của  Tam  Giáo  sẽ  đắc  tội  lớn  với 

thánh nhân Tam Giáo! Nay dốc sức nơi luân thường và pháp môn Tịnh 

Độ thì tương lai ở bất cứ nơi đâu cũng sẽ gặp được nguồn. Nếu bỏ điều 

này, coi pháp bí mật truyền dạy cách luyện đan là nguồn cội, sẽ trở thành 

vĩnh viễn mê mất nguồn cội chân thật, đi mãi trong nẻo tà! Hãy nên đem 

điều này nói với những tín sĩ có túc căn nhưng chưa biết cội nguồn của 

Phật pháp thì lợi ích lớn lao lắm.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển 

 Thượng, Trả lời thư cư sĩ Vương Đức Châu ở Vân Nam - 2)  



* Cư sĩ niên kỷ đã sáu mươi lăm, một con một cháu đều bị chết yểu. 

Luận  theo  nhân  tình  thế  gian,  thật  đáng  đau  lòng.  Nếu  luận  theo  pháp 

môn Tịnh Độ liễu sanh tử thì thật là nhân duyên tối thắng để siêu phàm 

nhập thánh! Người thế gian sanh ra chẳng biết từ đâu đến, chết đi không 

biết sẽ về đâu, thật là một đại sự trọng yếu trong đời người; chỉ vì tâm 

niệm coi trọng con cháu nên đâm ra coi thường, bỏ qua đại sự sanh tử 

của chính mình. Nếu con cháu của cư sĩ trường thọ, làm quan, chắc sẽ bị 

phú quý phước lộc làm mê, sợ rằng khó phát được cái tâm “quy y Tam 

Bảo,  xin  thọ  Ngũ  Giới”  này,  bất  quá  chỉ  mong  “phước,  thọ,  chết  tốt 

lành” là cùng, đối với Pháp Thân huệ mạng vẫn không nghe không tin! 

Nếu như chuyện gì cũng vừa ý, há có thể nào vượt ra ngoài chuyện sống 

uổng chết phí được hay chăng? 



Cảnh  ngộ  hiện  thời  chẳng  tốt  đẹp,  biết  đời  người  không  gì  chẳng 

phải là khổ, lại được đọc tường tận các sách Tịnh Độ, biết chúng ta vốn 

sẵn có chốn quê cũ An Lạc để yên thân lập mạng, suốt ngày chỉ nghĩ đến 

Phật, chỉ cầu Tịnh Độ, mãi cho đến khi lâm chung, được Phật tiếp dẫn 

vãng sanh Tây Phương siêu phàm nhập thánh, liễu sanh thoát tử đến tột 

cùng đời vị lai hưởng diệu lạc thù thắng. Do vậy, mới nói  “con ấy, cháu 

 ấy  quả  thật  đã  thành  tựu  đại  sự  liễu  sanh  tử  cho  ông  nên  mới  mất 

 trước!”   



Hãy  nên  sanh  tâm  cảm  kích lớn  lao, nguyện  dùng  công đức niệm 

Phật của chính mình để tiêu trừ tội nghiệp, tăng trưởng thiện căn cho họ, 

ngõ hầu họ  cũng  được  nương theo  Phật từ  lực  vãng  sanh  Tây  Phương 

khiến cho người con, người cháu ấy chẳng uổng công chết sớm! Người 

khéo đạt lợi ích thì không chuyện gì chẳng phải là chuyện lợi ích; người 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  272  

cam lòng chịu bị tổn hại thì không chuyện gì chẳng phải là chuyện tổn 

hại, tùy theo kiến giải của mỗi người như thế nào!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn 

 Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư trả lời cư sĩ Hứa Hy Đường)  



*  Nội  công  (công  phu  tu  hành  bên  trong)  là  tự  tu;  ngoại  công  là 

rộng hành các phương tiện, như: giúp đỡ kẻ ngặt nghèo, cứu người khốn 

đốn,  cứu giúp  tai  nạn  v.v…  Đấy  gọi là Trợ  Đạo.  Những  điều  này  nên 

dựa theo sức lực, khả năng của chính mình [mà làm]. Nếu không có sức 

thì hoặc dùng lời nói để chỉ điểm cho kẻ mê, hoặc dùng lời lẽ khuyên lơn 

đại chúng, khiến cho  mọi người đều thành tựu chuyện của họ.  Nếu do 

được người ta thỉnh mà niệm kinh, niệm Phật thì phần nào vẫn là kẻ lười 

nhác, mang hành vi dựa dẫm vào Phật để kiếm sống. Sao ông lại chen 

lẫn vào đó, chẳng sợ đánh mất phẩm cách của chính mình hay sao? 



Chỉ có một sự đáng làm, nhưng ông đã có nghề nghiệp, nên cũng 

chẳng thuận tiện lắm; [tức là] hễ [gặp lúc] có người thường ngày niệm 

Phật, hoặc con cháu người ấy tin Phật, khi người ấy lâm chung, thỉnh các 

vị cư sĩ đến trợ niệm, lợi ích ấy rất lớn. Hãy xem sách Sức Chung Tân 

Lương  sẽ  tự  biết.  Người  niệm  Phật  hãy  thường  đối  trước  cha  mẹ  của 

chính mình và những quyến thuộc khác nói cho họ nghe [lợi ích của sự 

trợ niệm], để đến khi có người mạng chung, quyến thuộc trong nhà đều 

cùng niệm Phật thì người [sắp mất] ấy ắt nương theo Phật lực sanh về 

Tây Phương. Dẫu chẳng sanh về Tây Phương, ắt cũng sanh vào đường 

lành, có lợi ích rất lớn, chẳng tổn thương mảy may! Nếu chẳng biết điều 

này, khi chưa chết đã lo tắm rửa, thay quần áo sẵn, nếu [người sắp mất 

ấy] do bị dời động mà đau đớn, sân tâm liền nổi lên. Dẫu chẳng đến nỗi 

nổi sân, nhưng qua một phen dời động, tâm cũng chẳng được thanh tịnh. 

Nếu  là  người  bình  thời  niệm  Phật  cầu  sanh  Tây  Phương,  trải  qua  một 

phen như thế, chắc chắn bị mất chánh niệm, chẳng được vãng sanh! 



Nếu chưa chết đã khóc lóc trước khiến cho người [sắp mất] ấy sanh 

tâm ái luyến thì cũng là lôi kéo khiến cho người ấy bị đọa lạc. Một cửa 

ải lâm chung khẩn yếu tột bậc, do vậy phải nên trợ niệm. Người trợ niệm 

cần đọc kỹ sách Sức Chung Tân Lương, bảo con cái quyến thuộc trong 

nhà đều tuân theo chỉ dạy của người trợ niệm, mới hòng chẳng đến nỗi 

do tâm hiếu lại đâm ra làm cho cha mẹ phải chịu nỗi khổ đọa lạc! 



Ngoài việc trợ niệm ra, mọi chuyện đều chẳng nên làm. Nếu phong 

cách này (tức cách ứng phó này) được lưu hành thì chuyện thiện nam tín nữ 

niệm Phật chẳng trở thành một nếp xử sự phổ biến hay sao? Người hiểu 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  273  

lý chọn lấy chuyện tốt lành để làm, người không hiểu lý chỉ thấy lợi bèn 

theo, người có nghề nghiệp lỡ làng công việc, kẻ lười nhác bèn dựa vào 

đó  để  chòng  ghẹo,  chẳng  những  gây  trở  ngại  cho  Tăng  chúng  mà  còn 

gây trở ngại cho chính tang gia.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển 

 Thượng, Thư trả lời cư sĩ Dương Huệ Xương - 2)  



*  Người  niệm  Phật  nên  đi, đứng, nằm, ngồi, tâm  thường  nghĩ nhớ 

[đức  Phật].  Lúc  bình  thời,  ở  nơi  sạch  sẽ,  hoặc  lúc  áo  mũ  chỉnh  tề  thì 

niệm  ra  tiếng  hay  niệm  thầm  đều  được. Chỉ  lúc  ngủ, đại  tiểu  tiện,  trần 

truồng  tắm  gội  thì  nên  niệm  thầm,  chớ  nên  niệm  ra  tiếng.  Nếu  gặp  tai 

nạn đao binh, nước, lửa, thì ở bất cứ chỗ nào, trong bất cứ trạng thái nào 

đều nên niệm ra tiếng, vì niệm ra tiếng so với niệm thầm càng đắc lực 

hơn. Nếu khi nữ nhân sanh con, nên niệm ngay từ lúc chưa sanh và đến 

khi lâm bồn, tuy trần truồng chẳng sạch sẽ, vẫn nên niệm ra tiếng. Lúc 

ấy [là lúc] có liên quan đến tánh mạng, như té trong lửa nước cầu được 

cứu  giúp,  chẳng  thể  luận  trên  dáng  vẻ  chẳng  đoan  trang,  ô  uế,  bất  tịnh 

v.v…  



Nữ  nhân  khó  sanh  chẳng  phải  là  có  oán  thù  với  đứa  con  sắp  sanh 

mà  chính  là  oan  gia  đời  trước,  gây  trở  ngại  hầu  [sản  phụ]  không  sanh 

được, khiến cho bị đau khổ. [Sản phụ hãy] niệm Phật và những người 

chăm sóc chung quanh đều cùng vì sản phụ ấy niệm Phật thì những kẻ 

oan gia kia nghe tiếng niệm Phật sẽ liền tháo lui, chẳng dám cản trở! Do 

vậy,  càng  phải  nên  dạy  con  gái  niệm  Phật  từ  nhỏ  ngõ  hầu  diệt  sẵn  cái 

nạn này. 



Nếu  là  người  lúc  bình  thường  luôn  niệm  Phật  chắc  chắn  sẽ  chẳng 

đến nỗi mắc sự nguy nan này. Dẫu là người lúc bình thường chẳng niệm 

Phật mà [lúc ấy] có thể chí tâm niệm thì chắc chắn cũng được dễ sanh! 

Kẻ ngu chấp lý hẹp hòi, cho là hễ đàn bà trong nhà sanh con thì cả nhà 

đều chẳng được cúng Phật, cũng chẳng được niệm Phật; nếu không, sẽ 

mắc tội! Đấy là chấp chết cứng vào toa thuốc để trị biến chứng, chỉ biết 

lẽ thường, chẳng biết quyền biến, đáng thương vậy thay!  (Ấn Quang Pháp 

 Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư gởi cư sĩ Tự Giác)  

3. Luận về sự giáo dục trong gia đình  



*  Sanh  con  không  khó,  dạy  con  rất  khó.  Rất  nhiều  kẻ  chẳng  hiểu 

việc, không có con bèn cầu Bồ Tát, đến khi có con chỉ biết quý báu; do 

đấy nuôi thành hạng hư hỏng nhiều lắm. Ví như trồng lúa, chỉ biết tìm 

hạt giống tốt và ươm cho lên mạ rồi thôi, tất cả những chuyện trừ cỏ dại, 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  274  

bón, tưới v.v… đều nhất loạt chẳng ngó ngàng tới. Giống lúa ấy tuy tốt, 

còn  mong  chi  thâu  hoạch  được  chăng?  Như  Quang  hiểu  biết,  đến  chín 

mươi chín phần trăm những kẻ không con và đông con đều là loại kết 

quả này. 



Chỉ  có  mình  cha  của  Diêm  Đan  Sơ  (Kính  Minh)  là  người  thương 

yêu con bậc nhất từ xưa đến nay. Cho nên, ông ta nhờ các vị hương thân 

trưởng thượng [kềm cặp] khiến cho con ông ta được bổ vào Hàn Lâm, 

rồi làm  quan  to. Ông  ta  dạy  con nghiêm  ngặt  cũng là thiên hạ  xưa  nay 

chưa hề có. Một mặt vun bồi đức hạnh, một mặt tận lực dạy dỗ. Nguyên 

do  là  vì  yêu  thương  con  thật  sự.  Lòng  thương  yêu  của  những  kẻ  khác 

thường  là  còn  tệ  hơn  giết  con,  bởi  giết  con  thì  chỉ  có  một  người  chết. 

Đứa  con  không  dạy  dỗ  sẽ  chẳng  nghiệp  gì  không  làm,  vĩnh  viễn  đọa 

trong tam đồ ác đạo. So với nỗi thảm khốc của một lần chết nào phải chỉ 

khác  biệt  như  trời  với  vực!  (Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn  Sao  Tục  Biên,  quyển 

 Thượng, Thư trả lời cư sĩ Trương Vân Lôi)  



*  Đối  với  lớp  hậu  sinh  trong  hiện  thời,  khi  chúng  nó  vừa  hiểu 

chuyện đời, liền dạy chúng nó về đạo giữ tinh, hộ thân. Nếu chúng nó 

biết tốt - xấu, sẽ chẳng đến nỗi tự xem thủ dâm là vui, để rồi mắc các nỗi 

họa như bị mất tánh mạng, hoặc trở thành tàn phế, hoặc vĩnh viễn truyền 

lại nòi giống yếu ớt v.v… Với đứa chưa hiểu chuyện đời, chớ nên nói. 

Còn đứa đã hiểu chuyện đời nếu chẳng nói thì trong mười đứa hết chín 

đứa phạm phải tật này, đáng sợ vô cùng! 



Mạnh Vũ Bá hỏi về đạo hiếu, Khổng Tử dạy:  “Phụ mẫu duy kỳ tật 

 nhi ưu”  (Cha mẹ chỉ lo về tật ấy). Những tật khác đều không quan hệ 

lắm. Chơi bời bừa bãi, thủ dâm, tham ân ái, quả thật là chuyện khẩn yếu, 

quan trọng nhất! Vì thế, Khổng Tử mới nói đến điều này, nhưng người 

chú giải chẳng chịu nói rõ chỗ tai hại nhất, khiến cho lời của Khổng Tử 

cũng chẳng có hiệu quả thật sự, đáng than thay!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn 

 Sao Tục Biên, quyển Hạ, Thư trả lời cư sĩ Niệm Phật)  



*  Giáo  dục trong  gia  đình thì  mẹ  dạy  con  là  quan  trọng nhất. Nếu 

lúc  con  cái vừa  mới  hiểu biết, mẹ  liền đem  nhân  quả báo  ứng  và sự  lý 

làm người ra giáo huấn, khi lớn lên chúng sẽ biết tốt - xấu, chẳng bị ác 

đảng, tà thuyết mê hoặc, sẽ trở thành hiền nhân, thiện nhân. Nếu lúc nhỏ 

mặc cho nó kiêu ngạo thành thói, lớn lên không tự chủ được, sẽ ngả theo 

tà  thuyết,  muốn  quay  lại  đường  chánh  thì  trăm  kẻ  khó  thể  được  một! 

Trong thời hiện nay, nếu chẳng lấy nhân quả báo ứng làm thuốc chuyên 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  275  

trị để cứu nước cứu dân, dù có làm gì đi nữa, vẫn chẳng có hiệu quả lớn 

lao cho được! Do bọn họ chẳng chú trọng thực hành, chỉ là dùng lời nói 

xuông bày vẽ cho xong chuyện. Nhân quả chính là cách để trị cả gốc lẫn 

ngọn. Phàm  phu sơ phát tâm,  Như  Lai  thành  Chánh  Giác đều chẳng  ra 

ngoài nhân quả. Kẻ cuồng coi nhân quả là Tiểu Thừa rồi khinh miệt, tự 

tiện buông  lung, làm  ác  chẳng kiêng dè, và thơn thớt  nói  xuông những 

lời lẽ lớn lối!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư trả lời 

 cư sĩ Giang Dịch Viên - 4)  



*  Dạy  trẻ  nhỏ  nên  dạy  cặn  kẽ  “làm  người  phải  tự  lập  chí  hướng”, 

đừng  nên  quở  trách  nghiêm  khắc!  Bởi  lẽ,  những  học  thuyết  hiện  thời 

thường đả phá quy củ cũ, nếu quở trách nghiêm ngặt, [con cái] sẽ có thể 

bị  kẻ  vô  tri  dụ  dỗ,  mê  hoặc,  sẽ  từ  ân  biến  thành  oán.  Tuổi  nó  đã  mười 

lăm, nếu có thể đem lẽ lợi - hại nói với nó, ắt sẽ chẳng đến nỗi nó không 

cảm động mảy may nào! [Làm] như thế mà chẳng cảm động tức là giống 

như  gỗ,  đá  vô  tri;  nếu  nghiêm  khắc,  đâm  ra  càng  biến  thành  phản  đối. 

Những kẻ giết cha tự khoe công để được khen thưởng đều là do từng bị 

trói  buộc,  muốn  phát  tiết  nỗi  hận  một  phen,  chẳng  biết  sẽ  vĩnh  viễn  bị 

hãm trong súc sanh, địa ngục chẳng thể thoát ra! 



Hãy nên đọc toàn bộ Tứ Thư. Kinh Thư văn lẫn lý rất hay, cũng nên 

đọc toàn bộ. Đại đạo nơi kinh Dịch có thể để thong thả! Muốn thành tựu 

học vấn càng phải dốc sức vào nguyên lý  “từ hiện tượng biết được pháp 

 tắc”.  Phần Đại Tượng199 thuộc sáu mươi bốn quẻ của kinh Dịch có thể 

gom thành một thiên, khắc thành bài minh đặt bên chỗ ngồi, [nội dung 

bài  minh  ấy]  cực  rõ  ràng,  rộng  lớn,  cực  thân  thiết.  Chẳng  biết  tri  kiến 

lãnh hội của những kẻ phế kinh như thế nào? 



Kinh Thi có thể để từ từ, bởi nếu không phải là người có tư cách đại 

thông  minh  sẽ  chẳng  thể  khéo  hiểu  được  ý  nghĩa!  Lễ  Ký200  và  Tả 



199  Trong  kinh  Dịch,  phần  giải  thích  ý  nghĩa  của  sáu  mươi  bốn  quẻ  được  gọi  là 

Tượng  Truyện.  Tượng  Truyện  được  chia  thành  hai  phần:  Đại  Tượng  giải  thích  ý 

nghĩa tổng quát của mỗi quẻ, Tiểu Tượng giải thích mỗi hào trong một quẻ. 

200 Lễ Ký là một bộ kinh điển trọng yếu của Nho Giáo, Khổng Tử tự nhận mình chỉ 

biên tập, chỉnh lý chứ không phải là tác giả. Vào thời Tần Thủy Hoàng, bộ sách này 

chịu  chung  số  phận  bị  hủy  diệt  với  những  kinh  điển  khác.  Đến  thời  Hán,  dựa  theo 

130 thiên do Lưu Hướng thâu thập được, Đới Đức liền rút gọn lại thành 85 thiên, và 

tác phẩm này được gọi là Đại Đới Lễ Ký. Về sau, Đới Thánh lại rút gọn bộ Đại Đới 

Lễ Ký thành 46 thiên, thêm vào các chương Nguyệt Lệnh, Minh Đường Vị và Nhạc 

Ký, thành 49 thiên. Bộ này chính là Lễ Ký được lưu truyền đến hiện thời. Nội dung 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  276  

Truyện201 nên chọn đọc những phần có ích cho thân tâm và quan hệ lớn 

lao đến sự giáo hóa trong cõi đời. 



Trẻ nhỏ thích ăn cắp đồ vật của người khác thì hãy nên hằng ngày 

bảo  nó:  “Con  người  chẳng  thể  làm  chuyện  gì  khiến  lòng  áy  náy!  Nếu 

làm chuyện khiến lòng phải áy náy, dẫu cho người khác từ đầu đến cuối 

chẳng  hay  biết,  nhưng  trong  tâm  chính  mình  luôn  ôm  nỗi  thẹn  thùng. 

Huống  chi  thiên  địa,  quỷ  thần,  Phật,  Bồ  Tát,  không  một  vị  nào  chẳng 

biết ư? Sao ngươi chẳng biết tự gắng sức, lại làm chuyện hạ lưu ấy? Từ 

rày, nếu vẫn còn ăn trộm đồ của người ta, chắc chắn ta sẽ dẫn ngươi đến 

trước người ta rập đầu thú tội, trả lại đồ cho người ta. Ngay cả vật chẳng 

đáng một đồng cũng phải làm như vậy! Lại còn yêu cầu người ta nếu có 

chuyện [ngươi] lấy trộm đồ thì phải tận lực đánh đòn, đe nẹt, chớ nên vì 

thể diện của ta mà chẳng chịu nói, đến nỗi ngươi ngày càng cảm thấy ăn 

trộm  đồ  vật  chẳng  quan  trọng,  khẩn  yếu  chi,  thường  mong  tưởng  ăn 

trộm! 



Ngươi hãy thử nghĩ xem: Ví như con người làm việc gì, nếu có ai 

khen người đó giỏi, hắn sẽ vui vẻ; chê hắn dở, hắn không vui. Sao ngươi 

lại làm ra sự thể khiến cho người ta phải thóa mạ, khinh bỉ? Nếu ta giấu 

diếm,  che  chở  cho  ngươi,  tức  là  ta  dạy  ngươi  làm  giặc.  Sau  này,  chắc 

chắn  ngươi  hoàn  toàn  chẳng  thể  thành  người  được!  Vì  vậy,  ta  bảo  với 

ngươi, từ rày trở đi, nếu ngươi ăn trộm đồ của ta, ta nhất định phải đánh 

ngươi! Nếu ăn trộm đồ của người khác, ta nhất định đem ngươi tới chỗ 

người ấy rập đầu thú tội và đem đồ vật trả lại cho người ta. Chẳng những 

ngươi  mất  mặt  mà  thật  ra  ta  còn  khó  chịu  hơn  ngươi  nữa!  Do  mong 

ngươi thành người, bất đắc dĩ ta phải kiềm chế ngươi như vậy. 



Ngươi biết lỗi phải gắng sửa đi, gắng sức học cho giỏi để ai nấy đều 

kính trọng ngươi; do vậy sẽ kính trọng tổ tông, cha mẹ ngươi! Nếu ngươi 



Lễ  Ký  rất  phong  phú  bao  gồm  các  quy  chế,  điển  chương,  lễ  nghi  cũng  như  những 

quan  điểm  đạo  đức,  phạm  trù  triết  học.  Hai  chương  nổi  tiếng  nhất  là  Đại  Học  và 

Trung Dung được tách riêng ra, xếp vào Tứ Thư. Khái niệm “thế giới đại đồng” cũng 

phát xuất từ Lễ Ký. 

201 Tả Truyện, gọi đủ là Xuân Thu Tả Thị Truyện, hoặc Tả Thị Xuân Thu, là một bộ 

biên niên sử nước Lỗ thời Xuân Thu Chiến Quốc, do sử quan nước Lỗ là Tả Khâu 

Minh biên soạn. Nội dung ghi chép những sự kiện lịch sử của nước Lỗ trải qua 12 

đời vua từ Lỗ Ẩn Công (722-712 trước Công Nguyên) cho đến Lỗ Ai Công (494-468 

trước  Công  Nguyên).  Nho  Gia  xếp  bộ  sách  này  vào  mười  ba  bộ  kinh  (Thập  Tam 

Kinh) bắt buộc phải học của Nho Sĩ. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  277  

vẫn không chịu sửa đổi thì cũng giống như ngươi hằng ngày tự chửi bới 

tổ tông, cha mẹ vậy! Sấm sẽ đánh ngươi! Đây là chỗ ta đại từ đại bi yêu 

thương, che chở ngươi, nếu ngươi biết tốt - xấu như vậy thì may ra có 

hiệu quả”.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư trả lời cư sĩ 

 Niệm Phật)  



* Đời bây giờ đã loạn đến cùng cực, cội nguồn là do những kẻ làm 

cha mẹ trong cõi đời chẳng biết cách dạy con, chẳng biết dùng đạo đức, 

nhân  nghĩa,  nhân  quả  báo  ứng  để  dạy  con  cái,  chỉ  nuông  chiều,  nuôi 

dưỡng thói kiêu ngạo, đem mưu mẹo, mánh khóe dạy con. Vì thế, kẻ có 

thiên  tư  quen  thói  cuồng  vọng,  đứa  không  có  thiên  tư  quen  nết  ương 

bướng, ngu độn, đến nỗi có chuyện vượt lễ, trái phận thường thấy xảy ra. 

Nếu người làm cha mẹ ai nấy trọn hết đạo dạy con thì thế đạo đâu đến 

nỗi như thế này! 



Trước kia nếu không dạy dỗ con cái đàng hoàng thì vẫn chưa khẩn 

yếu lắm, bất quá chúng nó không hiếu thuận, không ra giống gì mà thôi. 

Hiện thời, nếu không dạy con cho đàng hoàng, mối họa quả thật chẳng 

thể  nào  tưởng  tượng  được!  Hãy  nên  đem  lời  này  nói  với  hết  thảy  mọi 

người.  (Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn  Sao  Tục  Biên,  quyển  Thượng,  Thư  trả  lời  cư  sĩ 

 Dương Huệ Xương - 1)  



* Con em của kẻ phú quý phần nhiều chẳng làm chuyện gì, một mai 

gặp họa loạn ắt sẽ đến nỗi không sao tự lập được! Nay hãy hoàn toàn 

đừng sai bảo đầy tớ, hãy đích thân nhắc chân động tay, một là tập làm 

lụng cực nhọc cho huyết mạch điều hòa, hai là do ít nhàn rỗi sẽ tiêu được 

các vọng niệm, đây thật sự là biện pháp căn bản để yêu thương con cái, 

còn gì tốt lành hơn? 



Đạo Nho bị suy, nguyên do là vì bọn Lý Học bài xích, đả phá nhân 

quả ba đời và lục đạo luân hồi, khiến cho thiện chẳng có gì để khuyến 

khích, ác không có gì để trừng phạt, những hiện tượng diễn ra trước mắt 

quả thật là do học thuyết của bọn Lý Học đã dẫn dắt ra. Muốn chấn hưng 

Nho Tông thì phải tận lực chăm chú hành từ, hiếu, hòa thuận, cung kính 

(Thiên hạ loạn lạc đều là do những kẻ làm cha mẹ chẳng biết dạy dỗ con cái mà ra. 

Vì thế, một chữ Từ cả cõi đời chẳng biết được ý nghĩa thật sự. Nếu thật sự biết thì cả 

cõi đời sẽ tự thái bình).  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư 

 trả lời cư sĩ Huệ Long)  



* Nhận được thư biết các hạ và thê thiếp, hai đứa con gái, cả nhà 

niệm Phật, ba chữ Tín - Nguyện - Hạnh khắc sâu trong gan ruột, sao lại 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  278  

than:  “Tuổi  ngoài  năm  mươi,  dưới  gối  vẫn  trống.  Cái  tội  bất  hiếu  bao 

kiếp  chẳng  chuộc  được?”  Phàm  con  cái  có  hay  không  vốn  thuộc  số 

mạng.  Có  vợ,  có  thiếp,  chẳng  phải  giống  như  không  lấy  vợ  đến  nỗi 

không có con nối dõi; sao lại dẫn câu ấy để rồi tiếc hận? 



Phàm  kẻ  bất  hiếu  là  kẻ  chẳng  thể  sống  theo  lòng  nhân,  xử  theo 

nghĩa, làm nhục lây cha mẹ! Cũng như kẻ có con chẳng dạy dỗ, đến nỗi 

nó trở thành tầm thường, ngu dốt, hoặc thành phường ương ngạnh, hèn 

tệ; dẫu có nhiều con vẫn hết sức bất hiếu! Đã có hai con gái thì hãy nên 

khéo léo dạy dỗ, ngõ hầu chúng nó biết phụ đức (đức hạnh của nữ giới), 

phụ  ngôn  (lời  ăn  tiếng  nói  đúng  mực  của  phụ  nữ),  phụ  dung  (Dung  là 

“dung  chỉ”  (容  止)  tức  cư  xử,  hành  vi  trang  trọng.  Trong  cõi  đời  gần  đây,  kẻ  tục 

Nho chẳng hiểu ý nghĩa chữ này, bèn tưởng “dung” là dung mạo xinh đẹp; đáng than 

thay), phụ công (những tài khéo, như khả năng gia chánh, may vá, quán 

xuyến gia đình). [Dạy cho con] đầy đủ bốn đức này, rồi lại còn [dạy cho 

chúng nó] biết nhân, rõ quả, tín nguyện niệm Phật, thì trong tương lai, 

sau khi xuất giá, chúng sẽ nêu gương trong chốn khuê các, làm bậc thầy 

gương mẫu cho nữ giới, giúp chồng dạy con đều thành hiền thiện. Con 

gái như thế há chẳng rạng rỡ tổ tông ư? 



Thế đạo hiện thời loạn đến cực điểm, đều do cả cõi đời chẳng biết 

dạy dỗ con gái mà ra! Do tánh tình con người và những thói quen được 

tiêm nhiễm đều chịu ảnh hưởng rất sâu từ mẹ. Nếu thuở bé có mẹ hiền, 

khi lớn lên lại có vợ hiền, há người ấy chẳng trở thành người hiền ư? Do 

vậy biết rằng: Dạy con gái chính là pháp luân căn bản để trị quốc, bình 

thiên hạ; nhưng người đời mơ màng, chuyên nuôi dưỡng thói kiêu căng, 

chăm chút trang điểm lộng lẫy. Vì thế quá nửa phụ nữ đều giúp chồng 

thành  kẻ  ác,  dạy  con  cái  thành  phường  mưu  mô,  lươn  lẹo,  khiến  cho 

những  đứa  có  thiên  tư  đều  trở  thành  bọn  cuồng  vọng  hết,  những  đứa 

không  có  thiên  tư  đều  thành  lũ  dân  ương  ngạnh,  chẳng  đáng  buồn  ư? 

Ông là người đọc sách nhưng chẳng biết nghĩa này, chỉ mong sanh con. 

Nghe nói gần đây có kẻ giết cha gian mẹ, kẻ làm cha đứa ấy có phải là 

hiếu hay chăng? Hay là bất hiếu vậy? Ngay như chuyện thờ phụng, thừa 

kế tổ tông202 thì cháu trai203 cũng có thể kế tiếp. Nếu không có cháu trai, 

cháu gái cũng có thể kế thừa. 



202 Nguyên văn “tông diêu”, nói đủ là “tông diêu thừa kế”: Tông là nhà thờ Tổ, Diêu 

(祧: đúng ra theo chánh âm phải đọc là Thiêu, nhưng thường bị đọc trại thành Diêu) 

là  miếu  thờ  những  vị  tổ  đã  lâu  đời.  Theo  lễ  pháp,  kể  từ  đời  Tây  Chu,  quyền  thờ 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  279  



Huống chi người niệm Phật cố nhiên nên đoạn nghiệp chủng cõi Sa 

Bà, để mong đời đời chẳng đến nỗi có hậu duệ làm ô nhục tổ tông thì 

may mắn chi hơn? Đau lòng thốt lời thở than để làm chi? Ông đã [bận 

lòng] như thế, há có phải là người niệm Phật chân thật hay chăng? Vợ, 

thiếp, hai đứa con gái, pháp danh đều hay! Hãy nhìn vào tên, nghĩ đến ý 

nghĩa, chân thật tu hành thì đấy chính là quyến thuộc Bồ Đề, hiện tại đã 

dự  vào  bậc  thánh  bậc  hiền,  tương  lai  sẽ  sanh  về  cõi  Cực  Lạc.  Đấy  là 

Hiếu, là lòng Từ lớn lao.  (Hoằng Hóa Nguyệt San số 11 - Ấn Quang Pháp Sư 

 Văn Sao Tam Biên, quyển 2, Thư trả lời cư sĩ Vương Ngộ Trần - 2)  



* Hiện nay muốn xương minh sự lý nhân quả và phương pháp thực 

hành [điều đó] thì trước hết phải thực hiện bằng sự giáo dục trong gia 

đình; nhưng giáo dục trong gia đình lại phải lấy phụ nữ làm chủ thể. Bởi 

lẽ, đời có mẹ hiền thì mới có con hiền. Noi theo bậc hiền mẫu thời cổ, 

thực hiện thai giáo: un đúc bẩm chất từ lúc ban đầu, nuôi nấng, dạy dỗ từ 

khi chưa sanh ra ngõ hầu con sẽ tập quen thành tánh. Như ba bà Thái đời 

Châu (Thái Khương, Thái Nhậm, Thái Tự) ngầm giúp đỡ chồng, dạy con 

từ lúc nó còn nằm trong thai, đều là bậc thánh nhân trong nữ giới, quả 

thật họ đã lập nên nền tảng mở mang vương nghiệp nhà Châu. 



Tôi thường nói:  “Quyền trị quốc bình thiên hạ hàng nữ nhân nắm 

 quá nửa”.  Lại nói:  “Dạy con gái là cái gốc để tề gia, trị quốc”  tức là nói 

đến  chuyện  “trọn  hết  đạo  làm  vợ,  giúp  chồng  dạy  con”.  Nữ  giới  ngày 

nay phần nhiều chẳng hiểu nghĩa này, lầm lạc muốn tham gia chánh trị 

nắm  quyền,  tính  làm  đại  sự,  bỏ  mặc  đạo  căn  bản  là  vun  bồi  gia  đình. 

Điều  này  quả  thật  gom  sắt  của  muôn  nước  chín  châu  cũng  chẳng  đúc 

được cái lỗi lầm lớn lao ấy204, thật đáng cảm khái sâu xa! 



phụng  tổ  tiên,  thừa  hưởng  gia  nghiệp  của  tổ  tiên  giao  cho  con  trưởng  thuộc  dòng 

đích. Bộ Đường Luật Nghĩa Sớ quy định:  “Đích tử đã chết, hoặc bị tội, hoặc tàn tật 

 thì do đích tôn thừa hưởng. Không có đích tôn mới lập anh em của đích tử làm người 

 thừa kế. Không còn ai thuộc dòng đích nữa thì mới lập dòng thứ!”   

203 Cháu trai (điệt: 姪) ở đây là cháu gọi ông Vương bằng chú hay bác. Con trai của 

chị hay em gái ta sẽ được gọi là Sanh (甥) 

204 Câu nói này vốn dựa theo ý một câu nói của La Thiệu Uy vào cuối đời Đường. 

Theo Tư Trị Thông Giám, nguyên văn câu nói của La Thiệu Uy là:  “Hợp lục châu tứ 

 thập tam huyện thiết bất năng chú thử thác” (Gộp sắt của bốn mươi ba huyện trong 

sáu  châu  cũng  không  đúc  được  lỗi  lầm  này).  Nguyên  lai,  vào  cuối  đời  Đường,  các 

phiên trấn (những tướng lãnh nắm giữ binh quyền tại các địa phương) thế lực rất lớn. 

Khi Điền Thừa Tự giữ chức Tiết Độ Sứ vùng Ngụy Bác (bao gồm sáu châu Ngụy, 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  280  



Thế nào là đạo căn bản để vun bồi gia đình? Chính là hễ dạy dỗ con 

cái, ắt phải khi con đang còn trong độ tuổi măng sữa, trước hết phải làm 

cho nó biết về thuyết nhân quả báo ứng thì đối với hết thảy những hành 

vi nghịch ác nó sẽ tự kiêng sợ chẳng dám làm. Giảng giải sách nhân quả 

không  chi  hay  bằng  Cảm  Ứng  Thiên205  và  Âm  Chất  Văn206.  Hai  cuốn 



Bác, Tương, Vệ,  Bối, Đàn, nay thuộc vùng duyên hải  của Bột  Hải  thuộc phía Bắc 

Hoàng  Hà)  đã  tuyển  lựa  những  quân  sĩ  thân  tín,  chu  cấp  hậu  hĩnh,  huấn  luyện  kỹ 

càng, tổ chức thành một đội quân tự vệ, gọi là Nha Quân. Đến khi La Thiệu Uy làm 

Tiết Độ Sứ vùng Ngụy Bác, Nha Quân thế lực quá lớn, kiêu binh tung hoành không 

thể kiềm chế được, thậm chí đôi khi còn làm loạn, giết cả Tiết Độ Sứ. Năm Thiên 

Hựu thứ hai  đời  Đường  Chiêu Tông, một viên  chỉ  huy  của Nha Quân là  Lý  Công 

Toàn gây binh biến, La Thiệu Uy bèn cầu cứu viên Tiết Độ Sứ có thế lực mạnh nhất 

thời ấy là Vũ Châu Ôn (Ông này làm Tiết Độ Sứ vùng Tuyên Vũ, nay thuộc huyện 

Khai Phong, tỉnh Hà Nam). Châu Ôn liền phái bảy vạn nhân mã tiến vào Ngụy Bác, 

giết được tám ngàn Nha Quân, dần dần dẹp tan sự đối kháng của Nha Quân. Để cung 

cấp cho quân đội của Châu Ôn, La Thiệu Uy đã phải tốn hơn nửa ức tiền, giết đến 

gần bảy chục vạn trâu dê cho quân Châu Ôn ăn trong nửa năm, tốn kém lương thảo 

vô số. Lúc quân Châu Ôn rút đi, lại còn phải biếu tặng cả trăm vạn quan tiền. Từ đấy, 

vùng Ngụy Bác suy sụp, kiệt quệ, hoàn toàn không còn sức đối kháng ngoại địch. 

Như vậy, tuy La Thiệu Uy trừ được mối lo do Nha Quân gây ra, nhưng cũng đồng 

thời tự diệt sạch lực lượng chính bảo vệ vùng Ngụy Bác, hoàn toàn chịu sự chi phối 

của Châu Ôn. Do đó, La Thiệu Uy mới hối hận thốt lên thời than thở như vậy. Từ 

câu nói ấy đã phát sanh thành ngữ  „chú thành đại thác‟ vốn thường được dùng để chỉ 

lỗi lầm chết người do ham mối lợi nhỏ trước mắt mà ra. 

205 Theo thiên Nghệ Văn Chí trong Tống Sử và sách Quận Trai Độc Thư Phụ Chí, ẩn 

sĩ Lý Xương Linh đời Tống đã biên soạn cuốn Thái Thượng Cảm Ứng Thiên, thác 

danh Thái Thượng Lão Quân giáng cơ. Tuy thế, các nhà nghiên cứu vẫn chưa đồng ý 

ai thật sự là tác giả của cuốn sách này. Do nội dung sách này khuyến thiện làm lành 

rất  tích  cực,  nó  được  người  Trung  Hoa  rất  ngưỡng  mộ,  cũng  như  được  rất  nhiều 

người viết lời chú giải. Sách càng được nổi tiếng lưu hành mạnh mẽ hơn khi được 

học giả Huệ Đống đời  Thanh chú giải tường tận, cho đến hiện thời cuốn sách này 

vẫn được lưu hành rất rộng và được Phật môn Trung Hoa rất coi trọng. 

206 Âm Chất Văn tên gọi đầy đủ là Văn Xương Đế Quân Âm Chất Văn, chưa rõ ai là 

tác giả. Châu Khuê đời Thanh khi giảo chánh cuốn Âm Chất Văn Chú đã nhận định : 

 “Âm Chất Văn nói những chuyện liên quan đến đời Tống, ắt phải do người đời Tống 

 biên soạn” . Học giả Tửu Tỉnh Trung Phu của Nhật lại cho rằng tác phẩm này phải 

được hình thành vào cuối đời Minh, nhưng không đưa ra bằng chứng đủ tính thuyết 

phục nào. Dưới ảnh hưởng mạnh mẽ của Âm Chất Văn, các đạo sĩ đã biên soạn Văn 

Đế Cứu Kiếp Kinh và Văn Đế Diên Tự Kinh để tiếp tục xiển dương tư tưởng khuyến 

thiện trừng ác trong Âm Chất Văn. Âm Chất Văn thác danh Văn Xương Đế Quân 

giáng cơ. 

Văn Xương Đế Quân vốn còn gọi là Tử Đồng Đế Quân, theo truyền thuyết vốn là 

Trương  Á Tử, làm quan đời Tấn, chết trận, được dân chúng lập miếu thờ, rất hiển 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  281  

sách ấy phải thường giảng nói, ắt sẽ tự có lợi ích không chi lớn bằng! 

Bởi lẽ, trẻ thơ thiên tánh chưa xấu xa, lời lành dễ tiếp nhận, tập quen từ 

bé, lâu ngày sẽ thành bản tánh, đến khi lớn lên sẽ chẳng thay đổi được! 

Gốc chánh nguồn trong được bắt nguồn từ đấy! Vì thế, kinh Dịch chép: 

 “Mông dĩ dưỡng chánh, thánh công dã”  (Dạy cho trẻ thơ điều đúng đắn, 

có công như thánh nhân vậy). 



Ngày  nay  thiên  hạ  sở  dĩ  đại  loạn  đều  là  do  cha  mẹ  chẳng  hiểu 

nguyên  lý giáo dục đã  ươm  thành  vậy!  Bởi lẽ, đã  chẳng  thể  dùng thai 

giáo để dạy dỗ điều lành từ đầu, lại còn chẳng thể dùng nhân quả để răn 

nhắc  lúc  sau.  Căn  bản  đã  hỏng  thì  sẽ  bừa  bãi,  tràn  lan,  chẳng  thể  nào 

thâu thập được. Do vậy mới xướng lên những thuyết bất hiếu, không cần 

cha  mẹ,  mới  bàn đến  chuyện  cách  mạng  gia đình không  kiêng  dè  chi! 

Dẫn đến [tình cảnh] bạn bè chơi với nhau vì lợi lộc hòng bán chác, vợ 

chồng hợp lại hay chia tay nhau giống như cầm thú, chôn vùi đạo nghĩa 

liêm sỉ, thiên lý tuyệt diệt [như] nước lũ cuồn cuộn tận trời chẳng biết 

khi nào ngừng. Dẫu Khổng Tử, Thích Ca sống trong thời buổi này cũng 

không có cách gì cứu giúp được, nguy ngập vậy thay! 



Làm như thế nào đây? Đáp: Đường lối để cứu vãn chỉ có cách chú 

trọng giáo dục gia đình sao cho ai nấy giảng rõ sự lý nhân quả cho con 

cái hòng vun bồi căn bản mà thôi! Đã gieo thiện nhân ắt gặt thiện quả, 

mới hòng có hy vọng trong tương lai lòng người biến đổi tốt đẹp, phong 

tục dần dần thuần lương, thiên hạ nước nhà thái bình vậy.  (Ấn Quang Pháp 

 Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Hạ, Pháp ngữ dạy mẹ con ông Ân Đức Tăng - 2)  



* Thế đạo nhân tâm ngày nay đã suy hãm đến cùng cực lắm thay! 

Những người mang tâm lo lắng cho đời bày đủ mọi cách để duy trì. Nếu 



linh. Do các đạo sĩ đời Tống - Nguyên viết truyện nói ông Trương được Thượng Đế 

sắc phong làm Tử Đồng Đế Quân và đã nhiều lần giáng thế, được thiên đình  giao 

cho  nhiệm  vụ  chưởng  quản  phủ  Văn  Xương  chuyên  coi  về  việc  học  hành,  thi  cử, 

quan chức của thế gian nên Tử Đồng Đế Quân còn có tên là Văn Xương Đế Quân. 

Do vậy, năm Diên Hựu thứ ba (1316) đời Nguyên, vua đã sắc phong cho Văn Xương 

Đế  Quân  một  tước  hiệu  thật  dài  “Tử  Đồng  Thần  Vi  Phụ  Nguyên  Khai  Hóa  Văn 

Xương Tư Lộc Hoằng Nhân Đế Quân”. 

Chữ Âm Chất phát xuất từ thiên Hồng Phạm sách Thượng Thư:  “Duy thiên âm chất 

 hạ dân”  thường được giải thích là “trời ngấm ngầm bảo vệ, che chở muôn dân”. Từ 

đó,  Âm  Chất  được  hiểu  là  làm  những  việc  công  đức  ngấm  ngầm,  không  khoe 

khoang,  rêu  rao  cho  người  khác  biết.  Đặc  điểm  của  Âm  Chất  Văn  là  dung  thông 

những quan điểm của Tam Giáo, đặc biệt đề cao nhân quả, luân hồi, báo ứng, nên rất 

được Phật môn Trung Hoa coi trọng. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  282  

không, đạo làm người gần như diệt mất, thật đáng sợ thay! Tuy nhiên, 

muốn vãn hồi thế đạo nhân tâm hãy nên giải quyết từ căn bản thì dùng 

sức ít mà được hiệu quả lớn lao. Người có tri kiến chân chánh đích xác 

ắt sẽ ùa nhau vâng theo như gió lùa cỏ rạp. 



Thầy thuốc trị bệnh có bệnh đằng gốc, có bệnh đằng ngọn, xét coi 

bệnh tình gấp rút hay hòa hoãn để trị liệu, chẳng thể chấp vào một phía 

để luận định. Nay chứng bệnh nơi thế đạo nhân tâm đã sâu lắm rồi; nếu 

chỉ dựa trên mặt Sự để khuyên dụ, tuy cũng đạt được hiệu quả biến đổi 

phong tục, nhưng cố nhiên chẳng thể đạt hiệu quả bằng cách dốc sức nơi 

căn bản được! Nói đến chuyện dốc sức nơi căn bản chính là đề xướng 

giáo  dục  trong  gia  đình, đề  xướng  nhân  quả  báo  ứng, sao  cho  hết  thảy 

mọi người ai nấy biết đạo làm người, ai nấy trọn hết bổn phận của chính 

mình, cha từ, con hiếu, anh nhường, em kính, chồng hòa, vợ thuận, chủ 

nhân từ, tớ trung thành. Nếu ai nấy đều được như vậy thì cửa nhà hưng 

thịnh, con cháu hiền thiện. Lại phải biết thường nghiêm giữ những lời về 

“phước  thiện, họa dâm,  thiện  ác, tai  ương,  may  mắn”  để  tự  tu,  lại  còn 

[dùng những điều ấy] dạy người trong nhà thì người nhà sẽ dự vào địa vị 

thánh hiền tốt đẹp mà chẳng tự biết. 



Vì thế, Khổng Tử nói:  “Thiên hạ chi bổn tại quốc, quốc chi bổn tại 

 gia,  gia  chi  bổn  tại  thân”   (Gốc  của  thiên  hạ  là  đất  nước,  gốc  của  đất 

nước là nhà, gốc của nhà là thân). Lời này đâu phải nói riêng với người 

mang tước vị, mà thất phu thất phụ đều cùng mang trách nhiệm này! Cổ 

nhân đã nói:  “Thiên hạ bất trị, thất phu hữu trách”  (Thiên hạ chẳng yên, 

thất phu có trách nhiệm). Bởi lẽ, nhân tài trong thiên hạ đều từ gia đình 

mà  ra.  Gia  đình  khéo  dạy,  con  cái  tự  nhiên  đều  hiền  thiện.  Gia  đình 

không khéo dạy, đứa con nào có thiên tư sẽ quen thói cuồng vọng, đứa 

không có thiên tư sẽ quen nết bướng bỉnh, hung ác. Hai loại ấy đều là 

sâu mọt cho quốc gia, xã hội! 



Do  vậy,  biết  giáo  dục  gia  đình  chính  là  căn  bản  để  trị  quốc,  bình 

thiên hạ, còn nhân quả báo ứng là đạo trọng yếu để phụ trợ cho giáo dục 

gia đình. Từ đứa bé con cho đến kẻ bạc đầu, từ chính bản thân cho đến 

xã hội, từ làm người cho đến thành thánh hiền, từ tu thân cho đến bình 

thiên  hạ  đều  phải  nương  theo  những  điều  ấy  để  được  thành  tựu,  thật 

đúng là phương tiện lớn lao để thánh nhân thế gian lẫn xuất thế gian bình 

trị  thiên  hạ,  độ  thoát  chúng  sanh,  thành  thủy  thành  chung  vậy,  là  đại 

pháp  để  cùng  trị  cả  gốc  lẫn  ngọn,  phàm  lẫn  thánh  đều  phải  tuân  theo. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  283  

Những nhà  Nho đời sau  chẳng  biết đến ý  nghĩa  này, xằng bậy  bài bác, 

đến nỗi thành ra thái độ xấu xa không kiêng dè ngày nay. Nguyện những 

ai có chí giác thế yên dân vãn hồi kiếp vận hãy dốc sức nơi đây thì chẳng 

mấy chốc [sẽ được thỏa nguyện] vậy!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, 

 quyển Hạ, Lời tựa nêu tỏ ý nghĩa ẩn kín của sách Khuyến Thế Bạch Thoại Văn)  



* Giữ vẹn luân thường chính là tận lực hành hiếu, đễ, trung, tín, lễ, 

nghĩa,  liêm,  sỉ.  Cần  phải  thực  hiện  thật  sự  giữa  cha  con,  anh  em,  vợ 

chồng, bè bạn;  nhưng bổn phận làm con còn dễ trọn, dễ biết, chứ bổn 

phận làm cha mẹ của người khác thì khó trọn, khó biết! 



Rất  nhiều  kẻ  mù  quáng  quấy  rối  ngày  nay  tuy  là  tội  của  bọn  họ, 

nhưng xét đến cội nguồn thì đều vì cha mẹ họ chưa hề đem đạo lý làm 

người và sự thật nhân quả bảo ban. Những gì họ được dạy dỗ đều là chú 

trọng suy nghĩ mưu mẹo, lường gạt, nên mới đến nỗi xấu hèn như thế! 

Do vậy, nói rằng:   “Nếu con người khéo dạy dỗ con cái thì gia đạo tự 

 được hưng vượng, thiên hạ thái bình!”   



Khi con cái vừa mới hiểu biết, xin hãy đem ngay những chuyện con 

người nên làm và những điều chứng nghiệm thật sự về thiện - ác, nhân - 

quả thường nói với chúng thì con cháu nhiều đời về sau đều trở thành 

hiền nhân, thiện nhân. Do vậy, đây là nguyên do tại sao bổn phận của 

người làm cha mẹ so với bổn phận của kẻ làm con cái khó thể trọn hết 

được vậy!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư trả lời cư sĩ 

 Trầm Lai Vân)  



*  Trong  đời  có  kẻ  nữ  chẳng  hiểu  chí  lý  (lý  tột  cùng),  hoặc  chẳng 

hiếu đối với cha mẹ chồng, lừa dối, khinh miệt chồng, nuông chiều con 

cái mù quáng, ngược đãi tôi tớ, hoặc là mẹ kế ngược đãi con cái đời vợ 

trước, chẳng biết hiếu dưỡng cha mẹ chồng, kính trọng chồng, dạy con 

cái, rộng rãi với tôi tớ, nuôi dạy, chăm sóc con cái vợ trước, [chẳng biết 

những  điều  ấy]  quả  thật  là  đạo  thánh  hiền  trong  thế  gian,  mà  cũng  là 

pháp  vun  bồi  cái  gốc  trong  nhà  Phật.  Đầy  đủ  công  đức  này,  do  tu  tập 

Tịnh nghiệp chắc chắn danh dự ngày càng cao, phước tăng, tuổi thọ lâu 

dài, lâm chung được Phật tiếp dẫn lên thẳng chín phẩm sen. 



Phải  biết:  Có  nhân  chắc  chắn  có  quả.  Nếu  mình  đã  gieo  cái  nhân 

hiếu kính từ ái, sẽ tự hưởng cái quả hiếu kính từ ái. Vì người chính là vì 

mình, hại người còn tệ hơn tự hại mình. Vì thế, phải tận hết chức phận 

của chính mình để mong Phật - trời cùng soi xét  (Ấn Quang Pháp Sư Văn 

 Sao Tục Biên, quyển Thượng, Một lá thư gởi khắp)  

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  284  



* Trẻ nhỏ từ lúc có sự hiểu biết, liền dạy cho chúng đạo hiếu, đễ, 

trung, tín, lễ, nghĩa, liêm, sỉ, và những sự nhân quả ba đời, luân hồi lục 

đạo,  khiến  cho  chúng  biết  tâm  của  chính  chúng  nó  trong  từng  hơi  thở 

đều  thông với  tâm  của  trời,  đất,  quỷ  thần,  Phật,  Bồ  Tát.  Khởi  lên  một 

niệm bất chánh, làm một chuyện bất chánh đã sớm bị trời, đất, quỷ thần, 

Phật, Bồ Tát thấy biết tường tận, như đối trước gương sáng đều hiện ra 

hình bóng xấu không thể trốn tránh được, ngõ hầu chúng nó biết kiêng 

sợ,  gắng  làm  người  lương  thiện.  Bất  luận  là  ai,  dẫu  là  tôi  tớ,  trẻ  nhỏ, 

cũng chẳng được phép đánh chửi. Dạy chúng tôn kính bậc tôn trưởng, 

giữ phận người dưới. Phải chú trọng dạy chúng nó kính tiếc giấy có viết 

chữ, yêu tiếc ngũ cốc, y phục, đồ đạc, thương tiếc che chở trùng kiến, 

cấm ngặt ăn vặt để khỏi bị bệnh. Dạy được như thế thì phần đông chắc 

chắn trở thành người hiền thiện. Nếu lúc nhỏ để mặc theo thói quen, điều 

gì  cũng  chẳng  giáo  huấn,  lớn  lên,  không  thành  hạng  tầm  thường  cũng 

thành phường trộm cướp. Lúc ấy có hối cũng chẳng có ích gì! 



Cổ nhân nói:  “Giáo phụ sơ lai, giáo nhi anh hài” (Dạy con từ thuở 

còn thơ, dạy vợ từ thuở ban sơ mới về), bởi lẽ do huân tập sẽ trở thành 

bản tánh nên phải cẩn thận ngay từ đầu. Thiên hạ yên hay loạn đều bắt 

nguồn từ đây; chớ nghĩ lão tăng nói chuyện viễn vông, không quan hệ, 

khẩn yếu chi!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Một Lá Thư 

 Gởi Khắp)  



* Con gái xuất giá, giảm nhẹ gánh nặng rất nhiều. Xin hãy khuyên 

nó  nên  trọn  hết  đạo  làm  vợ,  hiếu  thảo  với  bố  mẹ  chồng,  kính  trọng 

chồng, hòa thuận với chị em dâu, rộng rãi với tôi tớ, vẫn giữ đạo niệm 

Phật, chớ lấy chồng rồi bỏ luôn [không niệm Phật]. Lại phải mềm mỏng 

khuyên  chồng  niệm  Phật  và  Quán  Thế  Âm  để  làm  chỗ  nương  tựa  cho 

tương lai. Làm được như thế thì người tôn kính, thần che chở, chẳng gặp 

tai  chướng,  điều  phước  chuyện  lành  đều  cùng  tụ  họp.  Chẳng  những 

chính ngươi được vẻ vang mà người ta cũng vì ngươi mà kính trọng lây 

cả cha mẹ sanh ra ngươi; cho là nhà ấy có gia giáo, cho nên cô gái ấy từ 

nhỏ đã quy y Phật pháp, ăn chay, niệm Phật, nay được tốt lành như thế. 

Nào  phải  chỉ  cha  mẹ  được  nở  mày  nở  mặt,  mà  vị  thầy  [ngươi]  quy  y 

cũng được vẻ vang! Nếu chẳng hiền hiếu, ắt ngươi bị người ta ghét; đấy 

vẫn còn là chuyện nhỏ! Ắt người ta sẽ nói cha mẹ ngươi không có đức 

hạnh nên mới sanh ra đứa con gái chẳng hiền chẳng hiếu ấy, ắt cha mẹ 

ngươi thường bị người khác nhục mạ, vị thầy ngươi quy y cũng bị người 

ta chê trách là chẳng thể giáo hóa ngươi hành hiếu kính. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  285  



Mong  cho  bọn  họ  hiện  tại  làm  con  gái  hiền,  xuất  giá  làm  vợ  hiền 

của  người  ta, sau  này  trở  thành  hiền  mẫu  của  người  khác  thì  may  mắn 

nào hơn! Xin hãy sáng suốt suy xét, bảo tường tận cùng cô ta  (Ấn Quang 

 Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư trả lời cư sĩ Lý Trọng Hòa)  



* Không ai chẳng mong sanh ra con cái tốt lành, nhưng mười người 

hết tám chín người dạy con cái ngoan thành hư, về sau bại hoại tiếng tăm 

gia đình, phá tan tổ nghiệp, trở thành hạng tầm thường, bướng bỉnh, hoặc 

thành phường giặc cướp, tệ hại. Chỗ sai lầm căn bản, nói chung là do 

chẳng biết cách yêu thương con. Từ nhỏ mặc kệ cho nó quen thói thì lớn 

lên chuyện gì nó cũng tự tung tự tác, chẳng nghe răn dạy, đa phần cặp 

kè, gần gũi bọn xấu xa, gây hại cho xã hội. Thiên tai nhân họa hiện thời 

phần nhiều là do những người chẳng biết cách làm cha mẹ ươm thành! 

Nếu như những kẻ không được dạy dỗ đó, từ thuở ban đầu được cha mẹ 

hiền khéo dạy thì những kẻ làm hại [cho xã hội] đều là những người tạo 

lợi ích [cho nước nhà], những kẻ chỉ vẽ điều ác đều thành những người 

khuyến  thiện  hết,  cõi  đời  chẳng  mong  thái  bình  mà  tự  thái  bình.  Đấy 

chính là đạo căn bản trọng yếu để thất phu, thất phụ dự vào việc bồi đắp 

cho cõi đời bình yên vậy. 



Lúc ông đề xướng Phật pháp, hãy nên vì hết thảy những người hữu 

duyên nói kèm thêm nghĩa này cho tường tận, khiến cho bọn họ ai nấy 

đều  tự  trọn  hết  đạo  làm  cha  mẹ  thì  lợi  ích  lớn  lao  lắm!  Con  gái  càng 

quan hệ lớn hơn nữa, trọn chẳng được nuôi mà không dạy khiến cho hiện 

thời nó gây trở ngại cho gia đình nó (“không dạy” là ngược ngạo để cho anh 

em, chị em đều chẳng tuân theo quy củ, mặc lòng phóng túng), tương lai quấy rối 

nhà chồng. Về sau, dạy hư con cái, khiến cho con cháu nhiễm phải thói 

xấu  ấy. Nghĩa lý này  nhiều  người  coi thường  chẳng xét  đến. Muốn gia 

đạo tốt lành, con cháu tốt lành, đều phải tìm ở chỗ khéo dạy con cái!  (Ấn 

 Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư trả lời cư sĩ Ngô Huệ Tế)  



* Diệu (妙) nghĩa là hợp lẽ, thích đáng. Nếu sử dụng trí thông minh 

vào chuyện vô ích tổn hại thì trở thành trí huệ hèn tệ, chẳng gọi là Diệu 

Huệ (妙慧). Nếu áp dụng trí ấy hợp lẽ thì mới gọi là Diệu Huệ. Những 

người thông minh hiện thời thường đem trí thông minh của chính mình 

sử dụng trong [việc viết ra] những chuyện tiểu thuyết khêu gợi trộm cắp, 

dâm dật, vượt lý, khinh miệt luân thường để khoe khoang văn tài, chẳng 

biết: Một hơi thở ra không hít vào được, thân sau trải qua bao nhiêu kiếp 

chẳng  biết  có  được  nghe  những  danh  từ  “thiên  địa  phụ  mẫu”  nữa  hay 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  286  

không? Nếu những kẻ đó không có cái trí huệ hèn tệ ấy, sao lại đến nỗi 

khổ sở cùng cực như thế? Vì vậy, hãy nên vun quén sao cho cô ta nhất 

cử, nhất động đều hợp với chánh đạo, đối với địa vị mẫu nghi chốn khuê 

các  hay  bậc  thầy  nêu  gương  cho  nữ  giới  trong  tương  lai  đều  có  thể  dự 

đoán được từ nơi đây.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển Thượng, 

 Thư trả lời cư sĩ Vương Thọ Bành -1) 



* Cõi đời ít có người lành là do trong gia đình không khéo dạy dỗ, 

nhưng trong một gia đình khéo dạy dỗ thì sự dạy dỗ của mẹ quan trọng 

nhất. Bởi lẽ, con người lúc bé hằng ngày ở bên mẹ, được hun đúc tánh 

tình nhiều nhất từ nơi mẹ! Do vậy, thiên chức của phụ nữ là giúp chồng 

dạy  con.  Nếu  không  có  hiền  nữ,  làm  sao  có  hiền  thê,  hiền  mẫu  cho 

được? Vì thế, nói rằng: Khéo dạy cho con cái biết nhân quả ba đời chính 

là cái đạo “gốc chánh nguồn trong” để bình trị thiên hạ vậy!  (Hoằng Hóa 

 Nguyệt San số 13 - Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, Thư trả lời cư sĩ 

 Diệp Ngọc Phủ)  



*  Bệnh  do  thân  sanh,  thân  do  nghiệp  sanh,  hãy  càng  nên  đau  đáu 

sám  hối  để  tiêu  túc  nghiệp.  Lại  phải  tận  lực  kiêng  chuyện  ăn  nằm  để 

bệnh  khỏi  nặng  thêm.  Bất  luận  bệnh  gì,  nếu  chẳng  kiêng  ăn  nằm,  chắc 

chắn khó thể lành bệnh! Khổng Tử đã nói:  “Phụ mẫu duy kỳ tật chi ưu 

 giả”  (Cha mẹ chỉ lo lắng về cái tật ấy207) là vì chuyện ăn nằm là căn bản 

của hết thảy bệnh vậy.  (Ấn Quang  Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, 

 Thư trả lời cư sĩ Hoàng Tụng Bình ở Tương Âm)  



*  Bán  thân  bất  toại  sợ  rằng  cũng  là  do  tham  sắc  mà  ra.  Chớ  nên 

tham  tà  sắc,  dẫu  vợ  chồng  sống  với  nhau  cũng  chớ  nên  tham  đắm.  Hễ 

tham  thì  sẽ  bị  mất  mạng  hay  sanh  bệnh!  (Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn  Sao  Tục 

 Biên, quyển Thượng, Thư trả lời cư sĩ Thang Huệ Chấn)  



* Đời người muốn được không bệnh khỏe mạnh ắt phải cực lực tiết 

dục.  Hễ  lắm  dục  sự  thì  đủ  mọi  bệnh  tật  đều  phát  sanh.  Người  đời  cho 

làm chuyện dâm dục là vui, chẳng biết vui chỉ trong khoảng khảy ngón 

tay,  khổ  cả  đời  thường  chịu!  (Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn  Sao  Tục  Biên,  quyển 

 Thượng, Thư trả lời cư sĩ Bào Xung Sĩ) 



207 Thông thường chữ Tật ở đây thường được các nhà chú giải hiểu là những thói hư 

tật xấu như không giữ luân thường, lễ nghĩa; riêng Tổ giải thích chữ Tật ở đây phải 

hiểu là thói tham mê tình dục quá đáng. Tổ giảng rất rõ về ý nghĩa này trong lá thư 

141 trong bộ Ấn Quang Văn Sao Tam Biên, quyển 1, tức lá thư gởi cho cư sĩ Niệm 

Phật. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  287  

4. Khuyên nên tại gia hoằng pháp 



*  Con  người  và  trời  đất  cùng  xưng  là  Tam  Tài,  chẳng  phải  là 

chuyện xuông, mà ắt phải có công tham dự, giúp đỡ sự sanh trưởng, thì 

mới chẳng thẹn! Nếu không, thịt đi thây chạy, suốt đời ô uế trời đất, sao 

có thể gọi là Tam Tài cho được? Nếu lãnh hội được ý này, đem [áp dụng 

vào việc] dạy dỗ bọn trẻ, ắt sẽ có thể tận tâm kiệt lực, đem tài năng ra 

dạy dỗ, trước hết lấy đạo đức làm gốc, rồi mới đến văn chương là ngọn. 

Thường luôn giảng nói hiếu, đễ, trung, tín, lễ, nghĩa, liêm, sỉ, khiến cho 

chúng nó biết đạo làm người, khởi tâm, động niệm, cư xử, nói năng đều 

thuần  thiện,  tạo  thành  cơ  sở  có  thể  dự  vào  bậc  thánh.  Kinh  Dịch  nói: 

 “Mông dĩ dưỡng chánh, thánh công dã”  (Dạy cho bọn trẻ nhỏ lẽ chánh 

sẽ có công lao [bằng với công lao] của bậc thánh nhân) tức là nói về điều 

này vậy! 



Nếu có thể dùng cái tâm này để dạy người thì học vấn lẫn phẩm đức 

của chính mình ngày càng tươi sáng, con người sẽ được cảm hóa, chẳng 

đợi phải đốc thúc, quở trách mong cho họ sẽ thuận theo. Thiên hạ chẳng 

yên, thất phu có trách nhiệm. Hiện thời nước loạn, dân khốn đốn, anh em 

cùng một nhà đánh nhau, tranh đua muốn tàn hại lẫn nhau, dân không lẽ 

sống đều do cha mẹ trong gia đình không khéo dạy, thầy giáo trong nhà 

trường không khéo dạy, đến nỗi kẻ có thiên tư quen thói làm xằng, đứa 

không có thiên tư cam lòng làm kẻ giặc bướng bỉnh. Ông giữ được tấm 

lòng “gốc chánh, nguồn trong” để làm chuyện vun trồng nhân tài, tức là 

chẳng có địa vị mà nắm quyền cai trị, chẳng lên tòa mà thuyết pháp vậy, 

còn vui nào hơn?  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư trả 

 lời cư sĩ Trác Trí Lập)  



*  Ông  làm  nghề  Y  chịu  phát  tâm  lợi  người  quả  thật  là  tiện  lợi. 

Người ta đang lúc thân mang bệnh khổ, hễ nghe có cách được yên vui thì 

không ai chẳng sanh lòng tin. Với người mang chứng bệnh nguy hiểm 


ngặt nghèo, hãy dạy họ niệm Phật và niệm Quán Âm, ắt sẽ có hiệu quả. 

Dẫu mạng hết sắp chết, cũng có hiệu quả chuyển nguy thành an rồi mới 

qua đời. Tôi thường nói:  “Thế gian có hai hạng người dễ khuyên người 

 ta làm lành niệm Phật. Thứ nhất là người xem tướng, thấy có tướng tốt 

 bèn khuyên họ cực lực tu trì để giữ gìn tướng tốt; nếu không, chắc tướng 

 sẽ bị biến đổi. Thấy tướng xấu bèn khuyên họ cực lực tu trì thì tướng ấy 

 sẽ biến đổi thành tốt”.  Thầy thuốc còn phải đợi người ta mời rồi mới nói 

được, chứ thầy xem tướng bất luận là ai vừa thấy mặt đều nói được. Tiếc 

cho thầy xem tướng không có bản lãnh thật sự, chỉ biết cầu lợi, đến nỗi 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  288  

cả  đời  trọn  chẳng  thành  tựu  được  gì,  chẳng  đáng  tiếc  sao!  (Hoằng  Hóa 

 Nguyệt San số thứ 8 - Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, Thư trả lời cư 

 sĩ Diệp Ngọc Phủ) 



* Đức Phật là Đại Y Vương, trị khắp các bệnh nơi thân và tâm của 

chúng sanh. Y sĩ trong thế gian chỉ trị được cái thân, dẫu cho y thuật cao 

siêu, xét đến kết quả thì trọn chẳng có ích gì cho thần thức của người 

bệnh ấy. Ông đã quy y Tam Bảo, phát Bồ Đề tâm, trị bệnh cho người, thì 

trong lúc  trị thân bệnh, hãy  nên  kèm  vào cách trị tâm  bệnh. Vì sao  nói 

vậy? Phàm những bệnh ngặt nghèo nguy hiểm, phần lớn là do sát nghiệp 

trong đời trước hay trong đời này tạo thành, nhưng người có bệnh ắt phải 

đoạn tuyệt chuyện ăn nằm mới chóng lành bệnh! 



Muốn giảm sát nghiệp trong đời trước hay trong đời hiện tại, phải 

kiêng giết ăn chay. Lại còn phải chí thành niệm Phật và niệm Quán Âm, 

ắt bệnh sẽ mau được lành, vừa vun bồi đức, vừa gieo thiện căn. Nếu là 

bệnh  do  oán  nghiệp  thì  ngoại  trừ  cách  này  ra,  chắc  chắn  khó  thể  lành 

bệnh. Người ấy và cha mẹ, vợ con trong nhà do tâm gấp rút mong được 

lành bệnh, chưa chắc không chịu hành theo. Nếu chịu hành theo, sẽ gieo 

được thiện căn xuất thế. Từ đây sanh tâm chánh tín, sau này biết đâu do 

đây sẽ liễu sanh thoát tử, siêu phàm nhập thánh thì đối với người ấy, đối 

với ông đều có ích lợi lớn lao. 



Đối với chuyện đoạn dục, hãy nên coi đó là cách trọng yếu bậc nhất 

để trị bệnh. Bất luận nội chứng hay ngoại chứng, bệnh chưa được lành 

lặn  vẹn  mười,  muôn  vàn  chớ  nên  dính  đến  chuyện  ăn  nằm.  Hễ  nhiễm 

vào chuyện ăn nằm, bệnh nhẹ sẽ thành nặng, bệnh nặng có thể bị chết 

ngay,  hoặc  chẳng  chết  liền  nhưng  đã  trở  thành  cái  nhân  ắt  phải  chết. 

Muốn chẳng bị chết, cũng thật khó khăn lắm! Dẫu cho không chết, chắc 

là trở thành kẻ bấy bớt, tàn phế, chắc chắn khó thể giữ được sức khỏe. 

Chẳng  biết  là  do  chính  mình  chẳng  khéo  dưỡng  sức,  lại  đổ  hô  “y  sĩ 

chẳng có bản lãnh thật sự!” Bất luận nam hay nữ (đối với gái trinh và bà góa 

thì chẳng nên nói, còn những người khác thì không ngại gì), đều nên thẳng thừng, 

đanh gọn, nói rõ chuyện lợi - hại để bệnh họ dễ được lành, nhờ đấy cái 

danh của ông cũng được rạng rỡ. Thường là y sĩ chỉ biết trị bệnh, chẳng 

nói đến chuyện kiêng kỵ cho căn bệnh, huống là chịu dạy người ta sửa 

lỗi hướng thiện để vun đức tích phước ư? Đấy chính là tâm hạnh của kẻ 

bán hàng rong chỉ mong cầu lợi ngoài đường, ngoài chợ, chứ không phải 

là tâm hạnh cứu vớt người, khiến cho cõi đời đều được sống lâu, huống 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  289  

hồ là có thể khiến cho người ta do bệnh tật sẽ được vô thượng lợi ích 

“sống thì dự vào bậc thánh hiền, mất đi trở về cõi Cực Lạc” ư! 



Cổ nhân nói:  “Bất vi lương tướng, tất vi lương y”  (Chẳng làm vị tể 

tướng giỏi thì làm thầy thuốc giỏi). Do vậy, gọi vị y sĩ là  “đại quốc thủ”.  

Trong thế gian, y sĩ danh phận đã cao tột bậc, nếu kiêm dùng Phật pháp, 

nhờ  vào  đó  để  độ  chúng  sanh,  hành  Bồ  Tát  đạo,  thật  là  nghiệp  quan 

trọng nhất trong hết thảy các nghiệp. Do con người trong khi bệnh hoạn, 

được nghe một y sĩ chẳng chuyên cầu lợi, có chí mong lợi người, phát 

Bồ  Đề  tâm  bảo  ban,  ắt  có  thể  khiến  cho  bệnh  được  lành  thì  tự  mình 

chẳng thể sanh lòng chánh tín hành theo ư? Muốn gây lòng tin nơi người 

khác, chớ nên tính toán [bệnh nhân sẽ] tạ lễ nhiều hay ít rồi sanh phân 

biệt. Nếu với kẻ giàu bèn tích cực chữa trị, với người nghèo chỉ đãi bôi 

cho xong chuyện, lâu ngày người ta sẽ vì y sĩ hám lợi mà khinh thường, 

dẫu có nói những câu lợi ích kẻ khác, người ta cũng chẳng tin theo. 



Lại hãy nên gặp cha nói từ, gặp con nói hiếu, anh nhường, em kính, 

chồng hòa, vợ thuận, chủ nhân từ, tớ trung thành và nhân quả báo ứng 

thấu suốt ba đời (quá khứ, hiện tại, vị lai), sanh tử luân hồi trong sáu nẻo. 

Có  thể  nói  được  với  ai  thì  chẳng  ngại  gì  hữu  ý  giả  vờ  như  vô  ý  nhàn 

đàm, khiến cho người nghe dần dần mở mang tâm địa, biết sanh tử luân 

hồi đáng sợ, may là có pháp để liễu sanh thoát tử! Người làm được như 

vậy thì thật sự có thể gọi là “dùng pháp thế gian để hành Phật pháp, dùng 

trị bệnh nơi thân để chữa bệnh nơi tâm!”  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục 

 Biên, quyển Thượng, Thư gởi y sĩ Mã Tinh Tiều)  



* Đã làm con người ta, làm cha người khác, hãy nên suy nghĩ ngọn 

nguồn rốt ráo tới đường lối khiến cho cha mẹ ta, con cái ta rốt ráo được 

an ổn, há chẳng tận lực khuyên lơn cha mẹ và con cái ta cùng tu Tịnh 

nghiệp hay sao? Đây là luận theo phía người thân, nhưng hết thảy chúng 

sanh đều là Phật tử, ta đã biết rồi, nỡ nào chẳng làm cho anh em trai, chị 

em gái, thân thích, xóm giềng, hết thảy những người tiếp xúc ai nấy đều 

được  biết  ư?  Ông  muốn  quy  y  để  mong  vãng  sanh,  há  chẳng  phát  ra 

hoằng  thệ  để  hành  sẵn  cái  đạo  tùy  phận  tùy  lực  độ  người  hay  sao? 

 (Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn  Sao  Tục  Biên,  quyển  Thượng,  Thư  trả  lời  tiên  sinh  Phí 

 Phạm Cửu)  



* Đầy tớ gái của ông bệnh nặng, ông chăm sóc thuốc men, chữa trị. 

Ông  cùng  con  cái  chăm  nom  miếng  ăn  thức  uống,  lành  bệnh,  do  cảm 

động chúng bèn ăn chay trường, đấy gọi là “dùng đức khuất phục người” 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  290  

vậy. Cổ nhân nói:  “Dĩ ngôn giáo giả tụng, dĩ thân giáo giả tùng. Quân 

 tử cư hương, dĩ thân suất vật, linh đức phục nhân, tương quán nhi thiện”  

(Dùng  lời  lẽ  để  dạy  thì  bị  tranh  cãi,  dùng  thân  để  dạy  thì  người  khác 

thuận  theo.  Quân  tử  sống  trong  làng,  dùng  thân  để  làm  gương  lôi  kéo 

mọi  người,  dùng  đức  khiến  người  khác  khâm  phục  rồi  nhìn  theo  bắt 

chước làm lành) chính là nghĩa này vậy. 



Tiếc rằng người tin Phật trong cõi đời thì ít, kẻ báng Phật lại nhiều, 

cho nên rất nhiều kẻ đời trước có thiện căn nhưng chẳng thể phát khởi 

tịnh nhân đời trước, gội ân Phật sâu xa, để được là kẻ phàm  phu triền 

phược đầy dẫy mà ngay trong đời này nương vào Phật từ lực vãng sanh 

Tây Phương liễu sanh thoát tử, siêu phàm nhập thánh để dần dần đạt đến 

viên thành Phật đạo!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư 

 trả lời cư sĩ Trương Giác Minh) 



* Tần Xuyên chính là cõi đất hoằng dương Tịnh Độ của các đại sư 

Thiện Đạo, Pháp Chiếu, Phi Tích, Huệ Nhật208 v.v… xưa kia, hết thảy tứ 

chúng  xưa  kia  cũng  đã  gieo  thiện  căn  sâu  đậm,  nhưng  do  từ  sau  đời 

Đường hiếm có người hoằng dương pháp này đến nỗi túc căn chẳng thể 

phát sanh tăng trưởng, đáng than thay! 



Gần  đây  thế  đạo  nhân  tâm  chìm  đắm  đến  cùng  cực,  thiên  tai  dân 

không  lẽ  sống.  Người  có  tâm  lo  cho  thế  đạo  đều  cùng  đề  xướng  Phật 

học, bởi trong đời hiện thời nếu chẳng cực lực đề xướng sự lý nhân quả 

báo ứng, sanh tử luân hồi… thì thiện không có gì để khuyên, ác không 



208 Huệ Nhật (680-748) là một vị cao tăng Tịnh Độ đời Đường, quê ở Đông Lai (tỉnh 

Sơn Đông), từ nhỏ đã theo học với  pháp sư Nghĩa Tịnh sau khi  Ngài  cầu pháp từ 

Thiên Trúc trở về, tự thề sẽ noi gương thầy sang Ấn Độ. Năm Tự Thánh 19 (702), Sư 

ngồi  thuyền qua các quần đảo Côn Luân (nay là nhóm  đảo Mã  Lai,  Nam  Dương), 

Phật  Thệ  (nay  là  Sumatra),  qua  Sư  Tử  Châu  (Sri  Lanka),  rồi  đến  Ấn  Độ,  triều  lễ 

thánh tích, tìm cầu kinh điển bằng Phạn văn, tham phỏng các vị thiện tri  thức suốt 

mười ba năm không nề hà gian khổ. Qua gian khổ, ý nguyện nhàm chán Sa Bà, sanh 

về Phật quốc yên vui càng sâu đậm, các vị Tam Tạng pháp sư mà Sư được tiếp xúc 

đều nồng nhiệt khen ngợi Tịnh Độ A Di Đà thù thắng. Khi Sư đến nước Ma Kiệt Đà, 

ở phía Đông kinh  đô  có một quả núi  trên đó có tượng Quán Âm, Sư đến lễ thánh 

tượng,  nhịn  ăn  cầu  nguyện,  đến  ngày  thứ  bảy  mới  cảm  được  Đại  Sĩ  hiện  thân  sắc 

vàng, xoa đầu khai thị. Sư tiếp tục đi tham học nơi bảy tiểu quốc nữa, đến năm Khai 

Nguyên  thứ  bảy  (719)  mới  trở  về  Trường  An,  dâng  lên  tượng  Phật  và  kinh  điển. 

Huyền Tông sắc tứ danh hiệu Từ Mẫn Tam Tạng. Sư siêng tu pháp môn Niệm Phật, 

hoằng dương giáo nghĩa Tịnh Độ, biên soạn các tác phẩm như Vãng Sanh Tịnh Độ 

Tập (3 quyển), Ban Châu Tam Muội Tán v.v…  

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  291  

có gì để phạt, muốn cho con người chẳng ăn nuốt lẫn nhau há có được 

chăng? 



Nếu chẳng đề xướng kiêng giết, bảo vệ sanh mạng, trì trai, ăn chay 

thì  sát  kiếp  ngập  trời  làm  sao  dứt  được?  Nếu  chẳng  đề  xướng  giữ  vẹn 

luân thường,  trọn  hết  bổn phận, dứt lòng tà,  giữ  lòng thành, đừng làm 

các điều ác, vâng làm các điều lành thì phế kinh điển, phế luân thường, 

phế hiếu, chẳng thẹn, tranh thành, giành đất, tàn sát lẫn nhau, những tà 

thuyết bạo hành sẽ khiến cho nhân dân trong khắp cõi đời cùng mắc nỗi 

khổ tử vong. Nếu chẳng đề xướng tín nguyện niệm Phật, cầu sanh Tây 

Phương  thì  lục  đạo  luân  hồi  ai  có  thể  thoát  được?  Đây  chính  là  lý  do 

những bậc quân tử hiểu lý đề xướng Phật học trong thời gần đây! 



Phật pháp chứa trọn cương thường, luân lý thế gian, lại còn nói rõ 

quả  báo  thiện  ác  do  trọn  hết  hay  không  trọn  hết  tình  nghĩa,  bổn  phận. 

Quả thật là đạo trọng yếu để trị quốc bình thiên hạ. Những kẻ đố kỵ là vì 

chẳng suy xét nghĩa lý, bài xích xằng bậy, nói nhân quả báo ứng, sanh tử 

luân hồi đều là những lời Phật dối trá để bịp người! Do vậy, mọi người 

đều coi nhân quả luân hồi là chuyện mông lung, khi gió Âu vừa thổi qua, 

đều tranh nhau hùa theo. Nếu tin sâu nhân quả luân hồi, những tà thuyết 

ấy  dù  có  dữ  dội  đến  mấy,  làm  sao  gây  mê  hoặc  rối  ren  cho  được? 

 (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Hạ, Lời tựa trình bày duyên khởi của 

 Đôn Luân Liên Xã)  



* Ngày Rằm mỗi tháng mọi người đều tụ lại, niệm Phật một ngày, 

hễ  thuận  tiện  bèn  giảng  diễn  tông  chỉ  của  pháp  môn  Tịnh  Độ  ngõ  hầu 

những  người  tu  trì  hiểu  thấu triệt  tự  tâm,  chẳng đến nỗi  miệng  nói  cầu 

sanh Tây Phương mà lòng vẫn nhớ tưởng cõi này đến nỗi công phu sắp 

thành nhưng vì mắc lỗi hiểu lầm [đến nỗi] mong thoát sanh tử mà vẫn 

đọa luân hồi! Lại còn chỉ dạy cặn kẽ nhân quả, thuật đủ tội phước. 



Phàm những ai tham dự liên xã đều phải giữ vẹn luân thường, trọn 

hết  bổn  phận,  dứt  lòng  tà,  giữ  lòng  thành,  đừng  làm  các  điều  ác,  vâng 

hành các điều thiện, giữ gìn tám đức “hiếu, đễ, lễ, nghĩa, trung, tín, liêm, 

sỉ”, dốc chí nơi tám sự “cách vật, trí tri, thành ý, chánh tâm, tu thân, tề 

gia, trị quốc, bình thiên hạ”, ắt sẽ khiến cho Nho tông nhờ Phật pháp mà 

được phục hưng, sự giáo hóa của Phật do hàng Nho sĩ mà được truyền 

rộng  rãi,  bù  đắp  thiên  kiến  “trong  lòng  sùng  phụng,  ngoài  mặt  chống 

trái”, tự lầm, lầm người của tiền nhân, dạy đời sau quy củ rộng lớn “sống 

trong cõi trần học đạo, tự lập, lập người”. Ba người cùng đi ắt có [người] 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  292  

là thầy ta; một ấp mười nhà, ắt có [nhà] trung tín. Ai cũng đều có thể là 

Nghiêu - Thuấn, ai cũng đều có thể thành Phật. Người ta là trượng phu, 

mình cũng là trượng phu, chớ nên tự khinh rồi cam phận lui sụt, ngõ hầu 

chẳng cô phụ Phật tánh sẵn có nơi tâm mình và đại pháp liễu thoát ngay 

trong đời này!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Hạ, Bi ký về chuyện 

 Hương  Quang  Liên  Xã  thuộc  Hương  Sơn  Thảo  Am  ở  Ngô  Huyện  xây  dựng  Tam 

 Thánh Điện)  



* Luận về tài năng của các hạ, hãy nên theo như những gì Quang đã 

nói thì lợi ích sẽ lớn  lắm. Nếu  không, hãy  chọn  lấy  một  chỗ vắng  lặng 

kín đáo để tận lực tu Tịnh nghiệp, đem học vấn, văn chương đã đạt được 

trước kia vứt ra ngoài Đông Dương đại hải, nghĩ mình vốn là một kẻ vô 

tri vô thức, trong tâm chẳng sanh phân biệt, ngày đêm sáu thời chuyên trì 

một câu hồng danh thánh hiệu. Nếu có thể chết sạch được cái tâm mong 

ngóng,  ắt  sẽ  đích  thân  thấy  được  bản  lai  diện  mục!  Từ  đấy,  dựng  cao 

pháp tràng, khiến cho hết thảy mọi người đều cùng trở về biển pháp Tịnh 

Độ, sống làm bậc thánh bậc hiền, chết dự vào hội Liên Trì thì mới chẳng 

phụ sở học ấy, mới là bậc đại trượng phu chân Phật tử vậy!  (Hoằng Hóa 

 Nguyệt San số 13 - Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, Thư trả lời cư sĩ 

 Diệp Ngọc Phủ) 

5. Khuyên nhủ nên sống trong cõi trần học đạo  



* Khổng Tử dạy kẻ chánh tâm thành ý thì phải trí tri (thấu hiểu cặn 

kẽ), [muốn] trí tri thì phải cách vật (trừ khử vật dục). Không “cách vật” 

thì giống như đeo kính màu xanh, đỏ v.v… phàm những màu được thấy 

đều chẳng phải là màu thật sự của nó. Do tâm có tư dục làm chủ nên chết 

chìm  vào  một  bên, chẳng thấy  chân  lý  của  sự việc, thấy  điều đúng  của 

người khác trở thành sai! Phàm đối với những chuyện trị thế tu đạo đều 

nên  lấy  lời  này  làm  khuôn  phép,  đừng  coi  là  hủ  bại  rồi  xem  thường! 

 (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư trả lời cư sĩ Tịnh Chi)  



* Vừa thông minh vừa có tài, sử dụng chánh đáng thì có thể mong 

thành thánh, thành hiền, tạo công lập nghiệp; nếu sử dụng không chánh 

đáng sẽ tự lầm, lầm người, đọa trong ba ác đạo! Thiên tai, nhân họa hiện 

thời đại đa số đều do những kẻ thông minh có tài tạo nên. Nếu do trí huệ, 

phân biệt được tà - chánh, hiểu rõ nhân quả, xuôi theo điều lành, tránh 

điều  dữ  sẽ  thành  tài  đạt  đức.  Có  trí  huệ  thì  tài  năng  sẽ  giúp  cho  đạo, 

không có trí huệ thì tài năng sẽ trái đức.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục 

 Biên, quyển Thượng, Thư trả lời ông Lý Thính Đào ở Hải Môn - 1)  

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  293  



* Bí quyết “dùng sự khiêm tốn để thực hiện sự Thành Ý” nếu luận 

trên hạng thượng căn thì được, còn đối với hết thảy những người thượng, 

trung, hạ căn mà luận, hãy nên dùng trí tri, cách vật mới là lời luận định 

khế lý, khế cơ tột cùng. Trí tri và cách vật theo kiểu họ Trình, họ Châu 

đã nói muôn vàn chẳng thể nương theo được! Cần phải biết: Trí tri và 

cách vật chính là căn bản để mong thành thánh thành hiền, bởi tri kiến đã 

thiên lệch sẽ chẳng thể thành ý được! 



Tri kiến bị thiên lệch là do trong tâm có nhân dục (lòng ham muốn 

của con người) riêng tư, lệch lạc! Trừ khử được lòng nhân dục riêng tư, 

lệch lạc ấy thì tri kiến sẽ tự chánh. Tri kiến đã chánh thì ý sẽ thành, tâm 

sẽ chánh, tu được thân. Học vấn thật sự chẳng cần phải tỏ lộ nơi huyền 

diệu, chỉ cần làm cho hết thảy mọi người biết phải thực hiện nơi đâu, họ 

sẽ vui vẻ thuận theo.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư 

 trả lời cư sĩ Huệ Đạo)  



* Con người ai nấy đều có thiên lương, nhưng khởi tâm, động niệm, 

cư  xử  hoàn  toàn  chẳng  thuận  theo  đạo  lý.  Ông  ta  vẫn  chê  người  khác 

chẳng tuân theo đạo lý, còn ông ta thì có đạo lý. Chỉ nội một niệm này 

đã là chỗ thiên lương phát hiện đấy! Đáng tiếc là không ai chỉ điểm, lại 

chẳng phản tỉnh tự trách nên trở thành hạng cuồng ngu. Nếu chịu hồi tâm 

tự vấn, ắt sẽ hổ thẹn muốn chết, cảm thấy trong trời đất không có chỗ 

nào cho ta dung thân! Từ đấy hằng ngày biết là sai trái, hằng ngày sửa 

lỗi, sẽ thành bậc thánh, bậc hiền!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển 

 Thượng, Thư trả lời cư sĩ Viên Đức Thường -2) 



* Tội lớn tầy trời chẳng thể cự lại một chữ Hối.  “Thánh mất niệm 

 thành cuồng, cuồng khắc chế được niệm bèn thành thánh”.  Tâm Nghiêu, 

Thuấn,  Phật,  Bồ  Tát  và  tâm  chúng  ta  có  cùng  một  giác  thể;  nhưng  do 

chúng ta nghịch tánh mà tu nên chìm đắm trong loài chúng sanh nghiệp 

khổ. Ông đã biết sai, hãy nên tận lực sửa lỗi! 



Đối  với  mọi  chuyện,  đều  có  thể  tận  lực  sửa  đổi  sẽ  đạt  đến  chỗ 

không còn lỗi lầm. Nếu chỉ sanh lòng hổ thẹn tạm thời, rồi cứ lần chần 

chẳng tự tu trì thì vẫn lặn hụp trầm luân trong biển tội nghiệp y như cũ, 

không thể thoát ra được! Xin hãy đọc cặn kẽ các sách thì sẽ lần lần đạt 

đến chỗ khá hơn, ngõ hầu chẳng đến nỗi sống uổng chết phí, sống như 

gỗ, đá, cầm thú trong vòng trời đất, sống đã vô ích cho người, mà lại còn 

có hại cho người!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Trả lời 

 thư cư sĩ Thang Văn Huyên - 2)  

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  294  



* Ai cũng có thể là Nghiêu, Thuấn, ai cũng đều có thể thành Phật. 

Những kẻ chẳng thể là Nghiêu, Thuấn, chẳng thể thành Phật là vì chẳng 

lập chí mà ra! Không có chí sẽ chẳng sanh hổ thẹn, yên phận phàm ngu, 

luân hồi trong tam đồ lục đạo cả kiếp dài lâu, không thể thoát được! Ông 

đã phát lòng hổ thẹn, phát tâm mong thành thánh, thành hiền, học Phật, 

học Tổ, cố nhiên là do thiện căn đời trước tạo thành. Hãy nên “mỗi ngày 

một  mới”  để  hoàn  toàn  vứt  bỏ  mọi  ý  nghĩ,  hành  vi  chẳng  chánh  đáng 

trước  kia.  Một  nhát  dao  chặt  đứt  làm  đôi,  chớ  có  “dẫu  lìa  ngó  ý  còn 

vương tơ lòng”, vương vấn, do dự, ắt đến nỗi chẳng mấy chốc lại quay 

về nẻo cũ, vùi lấp trong mười thứ ác nghiệp y như cũ, khiến cho Phật 

tánh “sáng tỏ Minh Đức” sẵn có đều bị chướng lấp chẳng thể hiển hiện, 

dùng tư cách thành thánh, thành Phật để nằm tù Diêm La, đối diện ngục 

tốt209,  chẳng  đáng  buồn  ư?  (Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn  Sao  Tục  Biên,  quyển 

 Thượng, Trả lời thư cư sĩ Thang Văn Huyên – 2)  



* Chồng bà Triệu Lãnh Cô bỏ vợ mê gái làng chơi, luận theo tình 

cảm thế gian thì số mạng Lãnh Cô mỏng manh, bất hạnh; còn luận theo 

Phật pháp thì thật là may mắn lớn! Nếu chồng chẳng ruồng rẫy thì tình ái 

vợ chồng, con cái ràng buộc, suốt ngày bận bịu, càng khó niệm Phật cầu 

sanh Tây Phương. Nay do chồng bỏ mà được chuyên tâm niệm Phật, để 

đến lúc lâm chung được Phật tiếp dẫn liền liễu sanh thoát tử, siêu phàm 

nhập  thánh.  Lợi  ích  ấy  hoàn  toàn  do  bị  chồng  bỏ,  hãy  răn  nhắc  bà  ta 

đừng sanh lòng oán hận, mà hãy nên sanh lòng cảm kích. Lại nên đem 

công đức niệm Phật của chính mình hồi hướng cho chồng, khiến cho ông 

ta mau thoát khỏi nẻo mê, mau tìm lối giác. Có lòng dạ như vậy thì hai 

lòng  yêu  - ghét đều chẳng  thể  sanh, niệm  Phật càng  được hiệu  quả lớn 

lao.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư trả lời cư sĩ Vương 

 Thận Trai)  



* Uống sữa bò thì không trở ngại gì, nhưng sữa cũng là lấy chất bổ 

béo  của  bò  để  bồi  bổ  thân  thể  ta;  do  vậy,  cũng  không  nên  dùng.  Đậu 

nành, dầu đậu nành có nhiều chất bổ nhất, hãy nên thường dùng. Trong 

cháo  ăn  điểm  tâm  nên  bỏ  thêm  đậu  nành  đã  xay  vỡ.  Với  loại  dầu  để 

thường ăn thì chuyên dùng dầu đậu nành, so với mỡ heo, [dầu đậu nành] 

có nhiều chất bổ hơn, sao lại khổ sở đem tiền chuốc họa để mong được 

bồi bổ ư? (Bởi ăn thịt sẽ mắc nợ giết chóc, nên nói là  “chuốc họa” ). Người ăn 

mặn nếu chịu ăn chay chắc chắn ít bệnh, khỏe mạnh, bởi ăn thịt gây trở 

ngại cho phép dưỡng sinh, ăn chay có tác dụng dưỡng sinh. 



209 Ngục tốt: Cai ngục, lính canh ngục. Ở đây là các quỷ sứ canh giữ địa ngục. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  295  



Mắm tôm độc nhất, muôn vàn chớ có ăn, vì lúc làm, người ta đào 

một cái hố to bên bờ biển, trong vòng năm sáu tháng, đánh bắt các loài 

tôm và những thứ cá nhỏ, đổ vào trong hố, phơi dưới nắng gắt, cả hố trở 

mùi, thối  suốt  mấy  dặm210. Những  loài  ruồi,  kiến, rắn  v.v…  ưa mùi  đó 

đều  tự  gieo  mình  chết  ngủm  trong  hố.  Đến  khi  mắm  đã  ngấu,  bèn  cà 

nhuyễn, đựng trong sọt đem bán. Người ăn mặn coi như món hàng quý 

báu, đáng thương quá chừng! Đây là do một vị Tăng trông thấy cách làm 

kể cho Quang nghe. Ông đã ăn chay, nếu chẳng thể làm cho cả nhà ăn 

chay thì bảo họ hãy bớt ăn [mặn] đi, chớ mua con vật còn sống về giết 

trong  nhà, trong nhà hằng ngày  giết  chóc sẽ  trở thành  chỗ giết  hại, xui 

xẻo lắm đấy!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư trả lời 

 cư sĩ Bào Xung Sĩ)  



* Bất luận thọ giới hay không thọ giới, đã quy y Tam Bảo, ắt phải 

giữ năm  chuyện  ấy,  chẳng  dám  vi phạm  thì  mới  là  đệ  tử  chánh  tín  của 

Phật. Nếu do chưa thọ giới mà đối với năm giới ấy chẳng cần chú ý đến 

thì  còn  chưa  đáng  là  bậc  chánh  nhân  quân  tử,  huống  là  đệ  tử  Phật? 

 “Đừng  làm  các  điều  ác,  vâng  làm  các  điều  thiện,  hết  thảy  thiện  pháp 

 đều nên tu, hết thảy ác pháp đều nên đoạn”  chính là giới kinh đại lược 

do Phật dạy. 



Thế đạo hiện thời suy bại đến cùng cực vì thuyết “bài xích nhân quả 

ba đời, lục đạo luân hồi, cho Phật pháp là lừa dối kẻ ngu, người tục” của 

nhà Nho. Vì thế, nhà Nho đều chẳng lấy nhân quả ba đời, lục đạo luân 

hồi để giáo huấn, đến nỗi điều thiện không được khuyến khích, điều ác 

không bị trừng phạt. Đến khi gió Âu thổi qua đều ùa nhau theo. Nếu mọi 

người đều biết có sự lý nhân quả ba đời, luân hồi lục đạo thì đâu đến nỗi 

tàn  sát  lẫn  nhau,  đến  nỗi  sát  kiếp  vĩnh  viễn  không  có  lúc  chấm  dứt! 

 (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Trả lời thư của cư sĩ Dương 

 Thọ Chi - 2)  



* Kẻ thông minh dễ phạm nhất chỉ có sắc dục, hãy nên thường giữ 

tâm kiêng sợ, đừng để nẩy sanh chút tà vọng nào. Nếu như ngẫu nhiên 

khởi lên ý niệm ấy, liền tưởng: Mỗi một cử động của chúng ta, thiên địa, 

quỷ thần, chư Phật, Bồ Tát không vị nào chẳng biết hết, thấy hết! Trước 

mặt  người  khác  còn  chẳng  dám  làm  quấy,  huống  gì  là  đối  trước  chỗ 



210  Đây  là  cách  người  Hoa  làm  mắm.  Người  Việt  làm  mắm  hơi  khác,  nhưng  cũng 

theo một nguyên tắc dùng muối để làm cho cá, tôm phân hủy, lên men, và dĩ nhiên 

các lu khạp làm mắm cũng không được giữ gìn sạch sẽ cho lắm! 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  296  

Phật,  trời  nghiêm  túc  cẩn  mật,  lại  dám  ôm  giữ  ý  niệm  tà  vạy  tệ  hại  và 

làm chuyện tà vạy tệ hại ư? 



Mạnh Tử nói:  “Sự thục vi đại? Sự thân vi đại. Thủ thục vi đại? Thủ 

 thân vi đại”  (Thờ ai là chuyện lớn? Thờ cha mẹ là chuyện lớn. Giữ gì là 

chuyện lớn? Giữ cái thân là chuyện lớn). Nếu không giữ được cái thân, 

dù có phụng dưỡng cha mẹ cũng chỉ là hình thức bề ngoài mà thôi, chứ 

thật ra là coi rẻ di thể nhận từ cha mẹ, đấy chính là bất hiếu lớn lắm! Do 

vậy, Tăng Tử lúc sắp mất, mới nói:  “Phóng tâm vô lự” (Tâm thảnh thơi 

không lo lắng) .   



Kinh Thi chép:  “Chiến chiến cạnh cạnh, như lâm thâm uyên, như lý 

 bạc  băng,  nhi  kim,  nhi  hậu,  ngô  tri  miễn  phù”   (Dè  dặt,  đề  phòng,  như 

vào vực sâu, đi trên băng mỏng, hiện thời, mai sau, ta biết tránh khỏi). 

Chưa đến lúc ấy vẫn phải giữ lòng dè dặt, Tăng Tử còn như vậy, huống 

gì  lũ  phàm  tục,  tầm  thường  chúng  ta  ư?  (Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn  Sao  Tục 

 Biên, quyển Thượng, Thư trả lời cư sĩ Từ Thư Dung)  



* Con người sống trong thế gian, quý ở chỗ giữ bổn phận. Phàm hết 

thảy những kẻ phát điên phát cuồng, thậm chí thường hay sanh lòng bi 

quan, thường muốn tự sát, đều là do chẳng tu thật hạnh, muốn được đại 

hạnh phúc, mọi chuyện đều như ý, tài, sắc, danh vị đều hơn người. Nếu 

đời trước tu trì có si phước, được thỏa lòng mong mỏi ấy, bèn kiêu ngạo, 

xa xỉ, dâm dật, không gì chẳng làm. Cái họa như thế so với chuyện tự sát 

còn nặng gấp vạn lần! May là chưa đạt được, nên còn chưa đến nỗi khốc 

liệt như thế! Ông muốn tiêu phiền não ấy, hãy nên mọi chuyện đều giữ 

phận, chẳng nên dấy lên mảy may vọng niệm nào muốn vượt ngoài bổn 

phận! 



Hãy tùy duyên làm việc, nếu làm tôi tớ của người khác, ắt phải tận 

hết chức phận tôi tớ của ta, chẳng lấy đó làm thẹn, và ôm giữ tấm lòng 

“ta vốn chẳng có tư cách làm tôi tớ, nay được làm tôi tớ, ta phải tận hết 

chức  phận  làm  tôi  tớ  của  ta”,  chẳng  sanh  tâm  hợm  mình  khinh  người. 

Chủ nhân biết đến ta, ta cũng chẳng vui. Chủ nhân không biết, ta cũng 

chẳng bực. Ta trọn hết phận ta, biết hay không mặc người! Tâm không 

so đo, lòng không uất ức. Làm tôi tớ như thế, chủ sẽ tôn kính như thầy, 

chẳng dám coi như tôi tớ. Nếu vì ta khéo tận hết chức phận tôi tớ của ta, 

người  khác  chẳng  dám  coi  ta  là  tôi  tớ,  kính  trọng  ta  như  thầy,  ta  vẫn 

chẳng khởi cái tâm tự cao tự đại, biết tớ hay thầy đều là giả danh, tận hết 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  297  

chức  phận  của  ta  mới  là  thật  hạnh.  Chỉ  sợ  hạnh  chẳng  xứng  với  danh, 

mặc kệ người ta đãi ngộ [như thế nào]. 



Bậc  đại  nhân  thời  cổ  tuy  gặp  lúc  cùng  quẫn  chẳng  thể  sống  được, 

cũng chẳng có ý niệm lo buồn, uất hận, dẫu cho sang quý như thiên tử, 

giàu trùm thiên hạ, vẫn giữ thái độ như kẻ nông phu nơi rẫy bái. Đấy gọi 

là  “phú quý bất năng dâm, bần tiện bất năng di, uy vũ bất năng khuất”  

(phú  quý  chẳng  phóng  túng,  nghèo  hèn  chẳng  đổi  dời  [ý  chí],  oai  vũ 

chẳng khuất phục), nên người quân tử vì vậy luôn thản nhiên, thảnh thơi! 

Nếu không, kẻ tiểu nhân cứ thường phải lo nghĩ!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn 

 Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư trả lời cư sĩ X…)  



* Hiện thời thế đạo suy vi, tu hành tại gia tốt hơn, xuất gia đâm ra bị 

nhiều chướng ngại, [phận làm] con cái đừng nẩy sanh ý tưởng xuất gia. 

Trong đời Kiếp Trược này, cha ông chẳng biết nhất tâm niệm Phật, cầu 

sanh  Tây  Phương,  cứ  si  dại  muốn  tham  Thiền  để  minh  tâm  kiến  tánh. 

Nên biết: Những gì ông ta tham đó chẳng phải là Thiền mà chính là văn 

tự  tri  kiến,  có  tham  đến  già  cũng  chẳng  ăn  nhập  gì  tới  Thiền!  Dẫu  có 

được lợi ích minh tâm kiến tánh thật sự nơi tham thiền thì vẫn cách liễu 

sanh thoát tử rất xa. Bởi lẽ, phiền não Hoặc nghiệp chưa đoạn, ngộ thì 

ngộ đấy, sanh tử vẫn sanh tử. Nếu nói minh tâm kiến tánh liền đạt được 

không sanh tử thì đấy là sự nhận lầm lạc của gã đứng ngoài cửa và kẻ 

Cuồng Thiền!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư trả lời 

 cư sĩ Trịnh Huệ Hồng)  



* Pháp ấn tâm chẳng phải chỉ hạn cuộc tại chỗ ấy. Nếu có thể tuân 

theo [lời dạy của Bồ Tát] Đại Huệ trong phẩm Đoạn Nhục [trong kinh 

Lăng Già], phàm thấy hết thảy những sinh vật đều coi như cha mẹ, anh 

em trai, chị em gái, vợ con, quyến thuộc thì môn ấy sẽ rộng mở, không 

pháp nào chẳng nhập được! Nếu thật sự nhập được môn này (tức “tưởng 

hết  thảy  sinh vật  như  ruột thịt, không  ăn  thịt  chúng nó”) dẫu  chưa đạt 

được pháp ấn tâm, so với những kẻ đã đắc pháp ấn tâm kia nhưng chưa 

chịu nhập môn này thì công đức cách biệt một trời, một vực! Bởi lẽ, một 

đằng  là  hiểu  xuông  nhưng  chẳng  có  tâm  đại  Bồ  Đề,  một  đằng  là  thật 

hành đạo Bồ Đề. 



Vả nữa, đừng cho lời tôi là sai! Dẫu chưa đạt được tâm ấn của Phật, 

của Tổ, nhưng đem công đức này hồi hướng vãng sanh, hễ được vãng 

sanh liền lên thẳng [địa vị] Bất Thoái, thân cận Di Đà và thánh chúng, sẽ 

đích thân chứng được tâm của Phật, của Tổ. Chúng sanh đời Mạt muốn 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  298  

liễu sanh tử, chẳng lấy tín nguyện niệm Phật cầu sanh Tây Phương làm 

chí hướng, sự nghiệp, tuy sở ngộ giống như Ngũ Tổ Giới  (Ngũ Tổ là tên 

chùa. Sư Giới thiền sư từng làm Trụ Trì chùa Ngũ Tổ ở Hoàng Mai nên cõi đời gọi 

ngài là Ngũ Tổ Giới), Thảo Đường Thanh cũng chỉ được kết quả [thân sau 

trở thành]  Tô  Đông Pha,  Tăng  Lỗ  Công211.  Đường  sanh tử  xa  xôi, đời 

sau, đời sau nữa, chẳng biết kết quả lại như thế nào? 



Pháp môn Tịnh Độ chính là pháp đặc biệt khế lý khế cơ trong cả 

một đời giáo hóa của đức Phật, dưới là từ Ngũ Nghịch, Thập Ác, trên 

đến Đẳng Giác Bồ Tát đều nên tu tập, đều có thể siêu phàm nhập thánh 

ngay trong đời này. Tất cả hết thảy những pháp cao sâu huyền diệu khác 

phần  nhiều  khế  lý,  nhưng  trọn  chẳng  thể  khế  hợp  khắp  cả  ba  căn  cơ 

thượng, trung, hạ. Chúng ta từ vô thỉ cho đến tận đời này vẫn còn lưu 

chuyển trong luân hồi, đều là vì trong những đời trước do ngu muội nên 

chẳng dám gánh vác, hoặc do cuồng dại nên hoàn toàn chẳng tin nhận 

mà ra! 



Quang nói điều này [vì] sợ ông vẫn để chí nơi kinh Lăng Già, lấy 

chuyện  đắc  tâm  ấn  của  Phật  làm  chí  hướng,  sự  nghiệp  thì  kết  quả  sẽ 

giống hệt như Ngũ Tổ Giới, Thảo Đường Thanh mà thôi! Ông đừng học 

theo bậc đại thông gia, hãy chết lòng, trọn ý, tuân theo [lời dạy trong] 

phẩm  Đoạn  Nhục  tu  Tịnh  nghiệp  thì  chắc  chắc  có  thể  sanh  về  Tây 

Phương được!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư trả lời 

 cư sĩ Địch Trí Thuần) 



211 Tăng Lượng (1019-1083), tự Tử Nhân, người xứ Kiến Xương, Nam Phong (nay 

là huyện Nam Phong, tỉnh Giang Tây), là một nhà văn nổi tiếng thời Bắc Tống, được 

xếp vào Đường Tống Bát Đại Gia (tám văn gia, thi sĩ nổi tiếng thời Đường Tống). 

Từ năm  18 tuổi, do theo cha du ngoạn, ông viết bài  Du Tín Châu  Ngọc Sơn Tiểu 

Nham Ký, rất được giới văn sĩ thời ấy tán thưởng. Năm 20 tuổi, ông ngao du khắp 

Trung Hoa, giao du rộng rãi với những danh nhân đương thời như Vương An Thạch 

và  Âu  Dương  Tu.  Ông  đỗ  Tiến  Sĩ  năm  1057,  làm  quan  đến  chức  Trung  Thư  Xá 

Nhân, chuyên trách biên soạn sử liệu cho triều đình. Theo truyện ký, mẹ ông vốn là 

phu  nhân  của  Tể  Tướng  Tăng  Dịch  Chiêm,  là  một  tín  đồ  rất  hâm  mộ  Phật  pháp, 

thường  cúng  dường  hòa  thượng  Thảo  Đường  Thanh  rất  trọng  hậu.  Khi  Tể  Tướng 

Tăng Dịch Chiêm cáo lão hồi hưu rất vinh hiển, Thảo Đường Thanh sanh tâm hâm 

mộ, bèn nói: “Lão tăng nguyện làm con của phu nhân”. Nói xong, không lâu sau bèn 

viên tịch năm 70 tuổi, liền đầu thai vào nhà họ Tăng. Khi đó, phu nhân nhớ lại lời 

Thảo Đường Thanh, cho người sang chùa hỏi thì quả nhiên hòa thượng mất đúng vào 

lúc Tăng Lượng được sanh ra. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  299  



* Các hạ đang độ tráng niên, lại có chí lớn, có thể tự phản tỉnh suy 

xét, tự trách lỗi. Nếu có thể tự gắng sức chẳng ngơi thì sống sẽ dự vào 

bậc thánh, mất sẽ lên cõi Như Lai là điều chắc chắn! Đừng coi đạt được 

điều nhỏ là đủ, đừng nghĩ lỗi nhỏ không ăn nhằm gì! Đừng coi “tự tánh 

Di Đà” là rốt ráo, rồi chẳng niệm đức Phật Di Đà ở Tây Phương, đừng 

chỉ  cầu  đức  Phật  thầm  gia  hộ  rồi  đối  với  đức  Phật  do  chính  mình  cảm 

được trong tâm chẳng sốt sắng tu hành, thì đối với chuyện đạt được ba 

mối đạo như Quang đã nói đó (tức đạo của cha, đạo của Khổng Mạnh và 

đạo của Phật, của Tổ), xin chúc mừng các hạ trước! 



Hơn nữa, thời thế hiện nay đã bại hoại đến cùng cực, nguyên do là 

vì  chẳng  biết  nhân  quả  báo  ứng  và  giáo  dục  trong  gia  đình.  Muốn  vãn 

hồi  thì  hãy  nên  chú  trọng  hai  pháp  này,  nhưng  giáo  dục  trong  gia  đình 

cần phải chú trọng nhất vào nhân quả báo ứng, vì nhân quả báo ứng có 

thể chế ngự được lòng người. Ngoại trừ cách này ra, thực hiện bằng bất 

cứ cách nào đều là hết thuốc chữa, vì tâm chẳng thay đổi thành tốt lành 

thì một pháp vừa lập, trăm điều tệ chen chúc nhau nẩy sanh!  (Ấn Quang 

 Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư trả lời cư sĩ Trác Nhân)  



*  Phải  nên  dựa  theo  những  gì  kinh  điển  Tịnh  Độ  đã  dạy  để  sanh 

lòng  tin,  phát  nguyện,  chuyên  tâm  niệm  Phật,  quyết  định  sanh  về  Tây 

Phương  ngay  trong  đời  này,  trọn  chẳng  khởi  tâm  cầu  phước  báo  nhân 

thiên trong đời sau. Phật xem hết thảy chúng sanh như con một, hãy nên 

kiêng  giết,  ăn  chay,  yêu  tiếc  sanh  mạng  loài  vật,  dùng  điều  này  để  tự 

hành, lại còn dạy người. Phàm trong gia đình, cha mẹ, anh em trai, chị 

em  gái,  thê  thiếp,  con  cái,  ngoài  là  xóm  giềng,  làng  nước,  thân  thích, 

bằng hữu đều nên nói cho họ biết về lợi ích niệm Phật: Đời này tiêu trừ 

tai chướng, tăng trưởng phước thọ,  mạng chung sẽ được Phật tiếp dẫn 

vãng sanh Tây Phương. 



Gần  đây  thế  đạo  loạn  đến  tột  cùng,  phàm  những  ai  tin  Phật,  niệm 

Phật, thường gặp dữ hóa lành. Họa hoạn hiện thời có tránh cũng không 

thể tránh được, có ngừa cũng không thể ngừa! Nếu có thể chí thành niệm 

Phật, sẽ âm thầm chẳng gặp phải tai họa! Có lợi ích to lớn như vậy, nỡ 

nào  chẳng  cho  cha  mẹ,  anh  em  v.v…  của  ta  và  hàng  xóm,  láng  giềng 

v.v… biết đến ư? Nhưng muốn cảm hóa người khác thì chính mình phải 

thật  hành  mới  được!  Nếu  chính  mình  tuy  niệm  Phật,  nhưng  đối  với 

chuyện  giữ  vẹn  luân  thường,  tận  hết  bổn  phận,  suy  nghĩ,  xử  sự  phần 

nhiều chẳng đến nơi đến chốn, sẽ khó thể cảm thông!  (Ấn Quang Pháp Sư 

 Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư trả lời cư sĩ Kim Ích Bình - 1)  

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  300  



*  Thiếu  niên  học  Phật  thì  phải  giữ  vẹn  luân  thường,  trọn  hết  bổn 

phận (tức là thật hành hiếu, đễ, trung, tín, lễ, nghĩa, liêm, sỉ v.v…), dứt lòng tà, 

giữ  lòng  thành,  đừng  làm  các  điều  ác,  vâng  giữ  các  điều  lành,  tin  sâu 

nhân quả và luân hồi, tín nguyện niệm Phật, cầu sanh Tây Phương. Dùng 

những điều này để tự hành, lại dạy cho người khác. Hễ hành rồi mà vẫn 

còn thừa sức, sẽ nghiên cứu hết thảy kinh luận Đại Thừa và những trước 

thuật của các bậc cổ đức Nho - Thích xưa nay. Lại phải hiểu biết, nắm 

được  cương  tông,  dùng  điều  đó  để  hoằng  dương  sự  giáo  hóa  của  đức 

Phật,  tiếp  nối  đạo  của  Phật,  Tổ,  thánh  hiền.  Đấy  gọi  là   “do  thực  hành 

 nên học rộng, do học rộng nên hiểu được điều cốt lõi” . Như thế thì chắc 

chắn sẽ được dự vào bậc thánh hiền trong đời này, lâm chung liền sanh 

vào cõi Cực Lạc. 



Nếu  chẳng  chú  trọng  tận  lực thực hành, chỉ  mong biết  nhiều, thấy 

lắm,  ắt  sẽ  đến  nỗi  kiêu  căng,  khinh  thường  mọi  thứ,  bài  bác  nhân  quả. 

Người như thế thiên tư quả thật đủ để kế thừa người trước, mở đường 

cho  người  sau  học  theo, nhưng  do  bước  đầu  tiên  chưa  từng  kiểm  điểm 

thân  tâm  của  chính mình, từ đấy  càng  đi  càng  xa, sai  chỉ  hào  ly, lạc  đi 

ngàn dặm, rốt cuộc thành kẻ phá hoại đạo của Phật, Tổ, thánh hiền! Đấy 

chính  là  chuyện  đáng  thương  xót  nhất  của  những  kẻ  thông  minh  xưa 

nay! Chuyện này trong trăm người hết tám chín mươi kẻ mắc phải, khiến 

cho người khác phải đau lòng tuôn lệ!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, 

 quyển Thượng, Thư trả lời Thiếu Niên Phật Học Xã thuộc Phật Học Hội Vô Tích)  



*  Ông  hãy  dựa  theo  Gia  Ngôn  Lục,  Văn  Sao  mà  tu,  cũng  như 

khuyên thê thiếp, con cái hãy đều dựa theo đó để thực hiện sự giáo dục 

trong gia đình thì ông cùng với thê thiếp, con cái đều có thể dự vào bậc 

thánh hiền trong khi còn sống, lên cõi Cực Lạc sau khi khuất bóng. Nếu 

chẳng  giữ  vẹn  luân  thường,  trọn  hết  bổn  phận,  dứt  lòng  tà,  giữ  lòng 

thành,  đừng  làm  các  điều  ác,  vâng  giữ  các  điều  lành  thì  nền  tảng  đã 

chẳng lập, dẫu có thể tu tập theo pháp môn Tịnh Độ như đã nói, rốt cuộc 

khó đạt được lợi ích thật sự, bởi lẽ tâm chẳng tương ứng với Phật nên 

chẳng thể đạt được lợi ích chân thật. 



Nay  đặt  pháp  danh  cho  ông  là  Đức  Hậu,  chỉ  có  đức  dày  thì  mới 

chẳng thấy “người sai, ta đúng; người hèn kém, ta cao trội; ta có thể lấn 

hiếp người, người chẳng lấn hiếp được ta”. Như thế thì tánh hung bạo sẽ 

tự nhiên tiêu diệt không còn chi nữa! Lệnh thê pháp danh là Đức Ôn, Ôn 

(温)  là  khoan  dung,  nhân  hậu,  nhu  hòa.  Có  thể  khoan  dung,  nhân  hậu, 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  301  

nhu hòa thì sẽ giúp chồng, dạy con, cai quản kẻ dưới chẳng đến nỗi hà 

khắc, dữ dằn, bạo ngược, cũng như nuông chiều con mù quáng v.v… đủ 

mọi khuyết điểm! Lệnh thiếp pháp danh là Đức Cung, cẩn thận giúp đỡ, 

vâng thuận ý chồng và vợ cả thì gia đình êm ấm, hòa thuận, con cái bắt 

chước theo. Lại dùng lòng chí thành, khẩn thiết niệm Phật cầu sanh Tây 

Phương, trọn chẳng có một tâm niệm lười nhác, đấy gọi là Đức Cung. 

 (Hoằng Hóa Nguyệt San số thứ 6 - Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 2, 

 Thư trả lời cư sĩ Hác Trí Hy) 



* Phàm có ai đến thăm, đều khuyên người ấy niệm Phật cầu sanh 

Tây Phương. Lại còn gặp cha nói Từ (nghĩa là dạy con noi theo đạo “hiếu, đễ, 

trung, tín, lễ, nghĩa, liêm, sỉ” để hành, đấy gọi là Từ. Nếu nuông chiều chẳng dạy dỗ, 

dạy cho con học thói hư hỏng thì gọi là Hại, chứ chẳng gọi là Từ được! Chuyện này 

người đời trong trăm kẻ có đến chín mươi chín kẻ không biết. Vì thế, biến thành thời 

thế tàn sát lẫn nhau này. Nếu như ai nấy đều dạy con đúng đạo thì thế đạo thái bình, 

chẳng  có  người  xấu.  Những  kẻ  xấu  đều  là  do  cha  mẹ  chúng  nó  dưỡng  thành,  tiếc 

rằng không có ai đề xướng, người biết quá ít, chẳng đáng tiếc lắm thay!), gặp con 

nói hiếu, gặp anh nói yêu thương, gặp em nói cung kính, chồng hòa, vợ 

thuận, chủ nhân từ, tớ trung thành, ai nấy trọn hết chức phận, sẽ là thiện 

nhân. 



Lại phải nói với phụ nữ (mà cũng nên nói với nam giới): Phải dạy cho 

con gái tánh tình mềm mỏng, hòa hoãn từ bé, dẫu gặp chuyện không vừa 

ý cũng chẳng nổi nóng. Tập quen thành tánh, chẳng những vô cùng có 

lợi cho chính mình mà gia đình cũng được hòa thuận tốt lành, con cái ắt 

sẽ chẳng chết yểu, tánh tình hiền thiện, nước nhà vui mừng có được hiền 

tài. 



Nữ nhân tánh tình quá nóng nảy sanh con phần nhiều bị chết hoặc 

lắm bệnh. Bởi lẽ, hễ nổi đóa lên, sữa liền biến thành chất độc. Nóng giận 

quá mức, cho con bú nó chết ngay lập tức. Bớt nóng hơn một chút thì 

nửa ngày sau, một ngày sau nó mới chết. Hơi nóng giận thì con không 

chết,  nhưng  chắc  chắn  cũng  sanh  bệnh.  Đấy  chính  là  sự  lý  nhất  định 

không thay đổi được!  (Hoằng Hóa Nguyệt San số thứ 10 - Ấn Quang Pháp Sư 

 Văn Sao Tam Biên, quyển 1, Thư trả lời sư Minh Tâm) 



* Ông muốn lệnh từ vãng sanh Tây Phương, siêu phàm nhập thánh, 

hãy nên dốc tận sức cúng dường, chí thành đảnh lễ, [phẩm vật dâng cúng 

Tam Bảo] há nên chỉ có một lò hương, còn đèn đuốc, hoa theo mùa nhất 

loạt chẳng dùng đến ư? Hơn nữa, ông lễ bái trong hôm bắt đầu [khai thất 

niệm Phật cầu siêu cho mẹ], sau đó há nên chẳng chú trọng lễ bái nữa ư? 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  302  

Hãy  nên  mỗi  sáng  lễ  Phật  ba  lạy,  hoặc  lạy  nhiều  hơn,  niệm  A  Di  Đà 

Kinh  một  biến,  Vãng  Sanh  Chú  ba  biến  hoặc  bảy  biến,  niệm  Kệ  Tán 

Phật xong bèn niệm Nam Mô Tây Phương Cực Lạc Thế Giới Đại Từ Đại 

Bi  A  Di  Đà  Phật  (liền  vừa  đi  nhiễu  vừa  niệm),  [niệm]  Nam  Mô  A  Di  Đà 

Phật hoặc một ngàn câu, hoặc năm trăm  câu rồi mới ngồi xuống niệm 

nửa tiếng đồng hồ. Muốn lạy thì khi ngồi niệm xong [hãy lạy]. Lạy Phật 

hai  mươi  bốn  lạy  hoặc  bốn  mươi  tám  lạy.  Quán  Âm,  Thế  Chí,  Thanh 

Tịnh Đại Hải Chúng mỗi danh hiệu ba lạy.  Niệm bài văn phát nguyện, 

hoặc  niệm  bài  văn  phát  nguyện  của  ngài  Liên  Trì  rồi  niệm  kệ  phát 

nguyện,  hoặc  niệm  kệ  trước,  niệm  bài  văn  của  ngài  Liên  Trì  sau  đều 

được. Xong xuôi, niệm Tam Quy Y, lễ Phật ba lạy, lui ra. Sáng tối đều 

như thế. 



Mỗi ngày ước định bốn thời [tụng niệm], hoặc sáu thời, chỉ bắt đầu 

bằng niệm Kệ Tán Phật rồi niệm Phật giống như trên. Nếu chỉ thực hiện 

lễ tụng trong một thất thì chẳng cần chú trọng lễ bái, nhưng nếu làm lâu 

ngày  mà  lười  nhác,  lan  man  không  chương  trình,  sẽ  khó  thể  tinh  tấn 

được! Khi lễ bái chẳng cần phải niệm ra tiếng, chỉ niệm thầm trong tâm. 

Khi nhiễu niệm hãy nên niệm ra tiếng, nhưng âm thanh chớ nên quá to 

để  khỏi  bị  tổn  khí.  Khi  ngồi  niệm  nếu  chẳng  hôn  trầm  thì  niệm  thầm. 

Nếu bị hôn trầm thì niệm ra tiếng rõ ràng.  Bất  luận  niệm  kinh,  niệm 

Phật,  niệm  chú  Vãng  Sanh  đều  phải  tâm  và  miệng  niệm  cho  rõ  ràng, 

rành rẽ, tai nghe cho rõ ràng, rành rẽ, chẳng để cho có hết thảy ý niệm 

[khởi lên], giống như sắp chết, bất cứ chuyện gì cũng đều gác ra ngoài. 

Mỗi phen ăn cơm, trước hết phải cúng Phật, cúng xong rồi mới ăn. Chớ 

nên ăn quá no, hễ no sẽ hôn trầm. Nói đến nhất tâm thì không phải là 

chuyên niệm một câu Phật hiệu mới có thể nhất tâm. Nếu tâm đã chịu 

quy nhất rồi, dù niệm kinh, niệm chú, lễ bái cũng đều là nhất tâm. 



Hơn  nữa,  trong  bảy  ngày  ấy,  khi  ông  ăn  cơm,  uống  nước,  đứng, 

ngồi, chẳng gây trở ngại cho nhất tâm thì niệm kinh, niệm chú, lễ bái sao 

lại có thể gây trở ngại cho nhất tâm được? Bảy ngày trước khi bế quan, 

đừng nên ngủ chung với nữ nhân, phải nên ăn thuần đồ chay, đêm nằm 

chẳng cởi áo, hoặc chỉ cởi áo ngoài, áo quần lót sát mình chớ nên cởi ra. 

Phàm sau khi đại tiểu tiện phải rửa tay trước, chú trọng giữ tinh khiết. 

Phàm là trẻ nhỏ, phụ nữ, đều nhất loạt chẳng cho tới212. Thùng dùng cho 



212 Để tránh tâm ái luyến bị khêu dậy, sẽ nhớ nhung họ trong khi bế quan niệm Phật, 

không thể nhất tâm được! 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  303  

đại tiểu tiện nên để nơi phòng khác, chớ nên đặt trong căn phòng mình 

đang  ở.  Trong  vòng  bảy  ngày,  nhất  loạt  chẳng  gặp  gỡ  ai;  ngay  cả  với 

người  hộ  quan  cũng  chỉ  dặn  dò  công  chuyện  một  hai  câu,  lòng  chẳng 

được tùy tiện trò chuyện.  (Hoằng Hóa Nguyệt San số thứ 10 - Ấn Quang Pháp 

 Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 2, Thư trả lời cư sĩ Úc Trí Lãng) 



*  Con  người  cùng  một  cái  tâm  này,  tâm  cùng  một  lý  này,  chúng 

sanh và Phật chẳng hai, thánh - phàm như một. Thánh nhân đạo Nho đạo 

Thích là những bậc đã thấu hiểu “tâm của chúng ta giống hệt như nhau” 

trước hết, thương xót chúng sanh vì mê hoặc nên chưa ngộ được [lý ấy], 

chưa thụ dụng được. Do vậy, mỗi vị đều lưu lại ngôn giáo để dẫn dắt, 

khơi gợi, mong sao ai nấy đều đích thân chứng được lý đó. Lại còn dùng 

tiên giác để giác kẻ hậu giác. Nhưng đạo Nho chú trọng cách xử thế nên 

chú trọng giảng về luân thường, đối với lý tột bực về tâm tánh bất quá 

chỉ trình bày đại lược đầu mối mà thôi! Nếu có thể nghiên cứu Phật học 

đến tột cùng, hễ có sở ngộ, lãnh hội thì ngay trong luân thường xử sự 

hằng ngày sẽ không một điều nào chẳng thấm đẫm Nhất Chân, đâu đâu 

cũng gặp nguồn. Vì thế, xưa nay những vị lập đại công, dựng đại nghiệp, 

lòng tinh trung chói lòa nhật nguyệt, hạo khí lấp trời đất, phần nhiều là 

do  học  Phật  đắc  lực  mà  ra.  Đó  gọi  là   “chẳng  biết  đến  Phật  pháp  sẽ 

 không  thể  nào  biết  đạo  Nho  được!”   Chẳng  biết  đến  cái  hay  của  pháp 

xuất thế sẽ không có cách nào xử thế trọn vẹn được! 



Đạo Thích đặt nặng xuất thế; vì vậy, toàn bộ luân thường thế gian 

và lẽ tột bực về tâm tánh mỗi mỗi đều nêu tỏ đến triệt để, tùy theo căn cơ 

mà lập giáo, đối bệnh phát thuốc, ngõ hầu hết thảy chúng sanh ai nấy tùy 

theo cơ nghi đều được lợi ích thật sự. Do đấy, gặp cha nói Từ, gặp con 

nói  Hiếu,  anh  nhường,  em  kính,  chồng  hòa,  vợ  thuận,  chủ  nhân  từ,  tớ 

trung thành, mỗi mỗi đều dạy về nhân đời trước, quả hiện tại, nhân hiện 

tại, quả đời sau, khiến cho con người có muốn làm ác cũng chẳng dám, 

không  muốn  làm  điều  thiện  cũng  không  thể  được!  Nếu  ai  nấy  đều  biết 

nghĩa này, há luân thường chẳng được chỉnh đốn, thiên hạ thái bình ư? 



Phật  pháp  dạy  về  Nhân  Thừa,  Thiên  Thừa  mà  hiệu  quả  còn  được 

như thế ấy, nếu lại xét đến lợi ích của Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát, 

Phật Thừa, há còn có thể suy lường được ư? Điều đáng tiếc là Tống Nho 

hẹp  lượng!  Do  học  Phật  pháp,  họ  hiểu  được  tâm  pháp  của  thánh  nhân, 

nhưng muốn suy tôn Nho giáo bèn ngược ngạo bài bác Phật pháp. Thật 

ra, về căn bản, họ bài bác là vì muốn cho con người thành ý chánh tâm, 

trọn hết tình nghĩa, bổn phận; nhưng nhân quả ba đời, luân hồi lục đạo 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  304  

chính là thật lý, thật sự trong thiên hạ xưa nay. Nếu con người biết điều 

này, há có dám trái tâm nghịch lý để chuốc lấy tội lệ đến nỗi tương lai bị 

đọa vào chỗ chẳng vừa ý, ắt sẽ tự nhiên chánh tâm, thành ý, trọn hết tình 

nghĩa, bổn phận!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Hạ, Lời tựa cho 

 tác phẩm Chánh Học Khải Mông Tam Tự Tụng Tề Chú)  

6. Dạy cách tránh khỏi tai nạn do sanh nở  



* Nữ nhân khi sanh nở thường đau đớn chẳng kham nổi, [nếu] mấy 

ngày chưa sanh rất có thể bị mất mạng. Lại có người sanh xong bị băng 

huyết, đủ mọi nỗi nguy hiểm, và con cái mắc chứng kinh phong chậm 

hay gấp, đủ mọi nỗi nguy hiểm. Nếu nhằm lúc sắp sanh, hãy chí thành 

khẩn thiết niệm ra tiếng rõ ràng  “nam-mô Quán Thế Âm Bồ Tát”.  Chớ 

nên niệm thầm trong tâm, bởi niệm thầm tâm lực nhỏ, nên cảm ứng cũng 

nhỏ. Lại do lúc ấy dùng sức đẩy đứa con ra, nếu thầm niệm thì rất có thể 

do bế khí mà thành bệnh. Nếu chí thành khẩn thiết niệm chắc chắn chẳng 

bị đau đớn, khó sanh và băng huyết sau khi sanh, đứa con mắc các chứng 

kinh phong v.v…  

Dẫu cho khó sanh đến tột bậc, người đã sắp chết, hãy nên dạy sản 

phụ ấy và những người chăm sóc chung quanh đều cùng niệm Quán Thế 

Âm ra tiếng, người nhà dẫu ở phòng khác cũng đều có thể niệm, chắc 

chắn  công  phu  chưa  đến  một  khắc  liền  được  an  nhiên  sanh  nở.  Ngoại 

đạo chẳng hiểu lý, chấp chết vào một pháp cung kính, chẳng biết căn cứ 

vào sự để luận lý, đến nỗi những bà cụ niệm Phật coi sanh nở là chuyện 

đáng sợ, dẫu là con gái ruột, con dâu cũng chẳng dám nhìn đến, huống 

chi là dám dạy họ niệm Quán Âm ư? 

Phải biết Bồ Tát mang tâm cứu khổ, lúc sắp sanh tuy lõa lồ, bất tịnh, 

nhưng là chuyện không thể nào tránh được, chứ không phải là do cố ý 

luông tuồng, chẳng những [niệm Quán Âm khi ấy] không có tội lỗi gì, 

mà lại còn gieo được đại thiện căn cho cả  mẹ lẫn con. Nghĩa này đức 

Phật dạy trong kinh Dược Sư, chứ không phải là ý kiến ức đoán của tôi, 

chẳng qua tôi chỉ đề xướng mà thôi! (Kinh Dược Sư nói về thệ nguyện công 

đức Phật Dược Sư, cho nên dạy niệm Phật Dược Sư. Nhưng danh hiệu Quán Âm ai 

nấy đều biết cho nên bất tất phải niệm Phật Dược Sư, cứ niệm Quán Âm cũng được). 

 (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Một Lá Thư Gởi Khắp)  



*  Nữ  nhân  từ  mười  hai,  mười  ba  tuổi  cho  đến  bốn  mươi  tám,  bốn 

mươi chín tuổi đều có kinh nguyệt. Có kẻ nói “trong lúc có kinh không 

được lễ bái, trì tụng!” Lời ấy chẳng thông tình lý. Người có kinh ngắn 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  305  

ngày thì hai ba ngày là hết, có người kéo dài đến sáu bảy ngày mới hết. 

Người tu trì ắt phải niệm niệm không gián đoạn, lẽ đâu vì một tật nhỏ 

trời sanh ấy để rồi bỏ bê việc tu trì ư? 



Nay tôi nói: Trong lúc có kinh, chỉ nên lễ bái ít hơn (nên ít lễ bái, chứ 

không phải là tuyệt đối chẳng được làm lễ), niệm Phật, tụng kinh đều theo như 

lệ thường. Nên thường thay vải dơ (băng vệ sinh). Nếu tay sờ vào vải dơ, 

hãy nên rửa sạch, chớ dùng tay đã chạm đồ dơ để lật kinh và thắp hương. 

Phật pháp thì pháp nào cũng viên thông, ngoại đạo chỉ chấp vào lý ngoài 

rìa.  Người  đời  đa  phần  chỉ  tin  lời  ngoại  đạo,  chẳng  biết  đến  chánh  lý 

trong  Phật  pháp.  Vì  thế,  khiến  cho  hết  thảy  đồng  nhân  chẳng  thể  được 

nhuần  thấm  lợi  ích  nơi  pháp.  (Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn  Sao  Tục  Biên,  quyển 

 Thượng, Một Lá Thư Gởi Khắp)  



*  Ông  ta  lại  từng  thương  xót  siêu  độ  những  cô  hồn  chết  vì  băng 

huyết khi sanh nở. Nhưng đối với hết thảy nữ nhân cũng nên lập cách 

sao  cho  họ  vĩnh  viễn  không  bị  băng  huyết  khi  sanh  nở,  khiến  cho  họ 

được lìa khổ hưởng vui ngay trong đời này. Cách đó ra sao? Phàm là con 

gái thì từ bé hãy nên niệm Phật và niệm Quán Thế Âm để cầu tiêu trừ 

nghiệp chướng, tăng trưởng phước thọ. Nếu bình thời thường niệm sẽ tự 

có thể tiêu diệt được tai nạn trong khi sanh nở này. Như đang lúc sanh 

nở, vẫn nên chí thành khẩn thiết niệm  “nam-mô Quán Thế Âm Bồ Tát”  

chắc chắn sẽ dễ sanh, chẳng phải chịu khổ. Nếu lúc bình thường hoàn 

toàn chẳng niệm Phật và niệm Quán Âm, nhưng lúc sanh nở chịu niệm 

thì cũng nhất định được sanh nở bình an. Nếu có ai khó sanh, hãy dạy kẻ 

ấy niệm và những người săn sóc chung quanh cùng nhau niệm cho người 

ấy, cũng quyết định liền được sanh nở bình an. 



Chớ nói “đang khi sanh nở lõa lồ, ô uế, niệm [danh hiệu Bồ Tát] sẽ 

bị tội!” Phải biết: Đấy là lúc liên quan đến tánh mạng, chẳng thể dùng 

đạo  lý  lúc  bình  thường  để  luận  định  được.  Lúc  bình  thường,  phàm  là 

người niệm Phật nếu áo mũ không chỉnh tề, hoặc ngủ nghỉ, tắm giặt, đại 

tiểu tiện v.v… chỉ nên niệm thầm trong tâm, chẳng nên niệm ra tiếng rõ 

ràng. Còn khi sanh sản, chớ nên niệm thầm trong tâm, mà phải niệm ra 

tiếng rõ ràng, bởi niệm thầm sức yếu, nếu trong tâm gắng sức sẽ rất có 

thể bị bệnh. Niệm rõ tiếng thì hơi thở thông suốt,  hết sức hữu ích, chớ 

nên nói “niệm sẽ mắc tội!” Phải biết: Bồ Tát xem hết thảy chúng sanh 

đều giống như con ruột. Nếu con cái ngã vào nước  - lửa, cầu cứu cha 

mẹ, cha mẹ nghe thấy liền cứu ngay, quyết chẳng vì lý do áo mũ không 

chỉnh  tề,  thân  thể  không  sạch  sẽ  mà  chẳng  cứu!  Nếu  lúc  bình  thường 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  306  

cũng niệm giống như khi [vì chẳng đặng đừng mà phải] lõa lồ ấy thì tội 

chẳng nhỏ. Cần phải luận theo sự, đừng chấp chết cứng! 



Có kẻ chẳng hiểu lý, hễ trong nhà có người sanh nở, họ bèn lánh đi 

nơi khác hơn cả tháng mới dám quay về, cho rằng hễ bị huyết tanh xông 

nhằm  thì  những  kinh,  chú,  Phật  hiệu  đã  niệm  từ  trước  đều  trở  thành 

không có công đức gì! Những kẻ ngu ấy đáng thương xót tột bậc! Hãy 

nên đem lời Quang bảo với khắp mọi người, ắt sẽ chẳng còn ai bị chết vì 

sanh sản nữa!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư trả lời 

 cư sĩ Dương Huệ Xương - 1)  



* Đối với đạo để cầu con, người ta thường trái nghịch. Ông muốn 

có đứa con thân thể mập mạp, tánh tình hiền thiện, ba thứ phước - huệ - 

thọ đều trọn đủ thì phải nghe theo lời tôi thì mới được thỏa lòng. Người 

đời không có con liền cưới nhiều vợ lẽ, thiếp mọn, thường uống thuốc 

tráng dương, thường ân ái. Đấy chính là cách để chóng chết, chứ không 

phải là phương pháp để cầu con! Nếu may mắn sanh được con thì cũng 

như trồng giống lúa lép, hoặc chẳng mọc được, hoặc có mọc cũng khó 

thể đơm bông kết hạt. 



Điều  quan  trọng  bậc  nhất  là  phải  ngưng  ân  ái,  hoặc  nửa  năm,  tối 

thiểu là một trăm ngày, càng lâu càng hay. Hãy nên nói rõ với vợ, đôi 

bên  đều  giữ  ý  niệm  này,  mỗi  người  ở  khác  phòng.  Nếu  nhà  không  có 

nhiều phòng, quyết phải nằm giường riêng. Lúc thường ngày trọn chẳng 

tưởng vợ là vợ, hãy nên tưởng như chị em gái, chẳng khởi một tà niệm 

nào!  Đợi  khi  thân  được  dưỡng  sức  đầy  đủ  rồi,  đợi  cho  vợ  sạch  kinh 

nguyệt, cần phải nhằm lúc tiết trời trong sáng, nhằm ngày lành tháng tốt, 

ăn  nằm  với  nhau  một  đêm,  ắt  sẽ  có  thai.  Từ  đấy  vĩnh  viễn  chấm  dứt 

chuyện ân ái, cho đến khi sanh con tròn một trăm ngày rồi mới có thể 

tiếp tục ân ái. 



Sau khi vợ thọ thai, nếu ăn nằm một lần, bọc thai sẽ dầy thêm một 

lần, gieo nguy cơ thai độc một lần. Hoặc còn có thể vì lẽ đó mà tử cung 

thường  bị  mở  ra,  chắc  dễ  bị  sẩy  thai.  Những  điều  kiêng  kỵ  này  nhiều 

người không biết. Dẫu có kẻ biết cũng chẳng chịu tuân theo. Vì thế đến 

nỗi chẳng sanh được con, hoặc con chẳng thành hình được, hoặc [sanh ra 

đứa con] bấy bớt, đoản mạng. Họ chẳng biết do chính mình chẳng khéo 

dụng tâm, ngược ngạo đổ hô vận mạng xui xẻo, ngược ngạo biến ăn nằm 

thành  chuyện  thường  xuyên,  hằng  ngày  cứ  làm,  chẳng  bị  chết  kể  ra  là 

may mắn lớn! 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  307  



Lại phải giữ tấm lòng từ thiện, lợi người, lợi vật. Lợi người lợi vật 

thì  chẳng  nhất  định  cần  đến  tiền,  mà  chỉ  cần  giữ  tấm  lòng  tốt,  nói  lời 

lành, làm chuyện tốt. Phàm những tâm, những lời, những chuyện không 

lợi ích đều chẳng giữ, chẳng nói, chẳng làm! Đầy ắp bụng dạ là một khối 

nguyên khí thái hòa, bừng bừng ý niệm vì chúng sanh. Lại còn phải chí 

thành niệm “Nam-mô Quán Thế Âm Bồ Tát” (Hãy nên niệm theo cách này), 

niệm càng nhiều càng tốt. Sáng - tối lễ bái, niệm bao nhiêu đó; ngoài ra, 

đi - đứng - nằm - ngồi đều niệm. Lúc đi ngủ tuy vẫn niệm, nhưng phải 

giữ lòng  cung kính: Hãy  nên  mặc  áo  quần, đừng nên trần truồng.  Hãy 

nên niệm thầm, chớ nên niệm ra tiếng. Niệm thầm thì nếu nhiều chữ sẽ 

khó niệm, có thể bỏ đi hai chữ Nam Mô, chỉ niệm năm chữ  Quán Thế 

Âm Bồ Tát. Chú Bạch Y niệm cũng được, không niệm cũng chẳng sao. 



Ông giữ tấm lòng như thế, làm việc vẫn niệm, và bảo vợ cũng giữ 

tấm  lòng  như  thế,  niệm  trong  khi  làm  việc,  cho  đến  khi  sanh  nở  vẫn 

niệm. Lúc đang sanh nở chớ nên niệm thầm, phải niệm ra tiếng. Những 

người săn sóc chung quanh đều nên lớn tiếng niệm giúp cho người ấy. 

Đảm  bảo  không  có  những  chuyện  đau  khổ,  khó  sanh.  Chớ  nên  niệm 

thầm trong khi sanh nở, vì [lúc ấy phải] dùng sức đẩy đứa con ra, nếu 

niệm thầm chắc bị bệnh tổn khí. 



Nữ nhân hễ cấn thai chớ nên nổi nóng. Hễ nổi nóng đùng đùng sẽ bị 

sẩy thai; cũng như tánh tình ngang ngược, hung dữ ấy sẽ truyền qua đứa 

con khiến cho tánh tình nó trở thành hung ác. Thêm nữa, khi cho con bú, 

ắt phải tâm bình khí hòa. Nếu nổi nóng đùng đùng, sữa liền biến thành 

chất độc. [Trẻ bú sữa ấy] nặng là chết ngay, nhẹ là nửa ngày hay  một 

ngày sau mới chết, quyết chẳng có trường hợp nào không chết! Nếu hơi 

nổi đóa thì chất độc ít, tuy con chẳng chết cũng sẽ sanh bệnh. Vì thế, con 

cái của nữ nhân ưa nổi đóa bị chết nhiều lắm, bệnh tật nhiều lắm! 



Chính  mình  cho  con  bú  hoặc  mướn  vú  em  cho  con  bú  đều  giống 

như nhau. Hễ nổi nóng đùng đùng, muôn vàn chớ nên cho trẻ bú, trong 

lúc ấy phải nên buông xuống. Đợi cho tâm bình khí hòa, qua nửa ngày 

rồi mới cho bú. Lúc cho bú trước hết phải vắt sữa ra chừng nửa chén trà 

đổ đi, lau chùi đầu vú rồi mới cho trẻ bú [thì trẻ] sẽ không bị họa ương 

gì.  Nếu  trong  tâm  vẫn  nóng  giận  bừng  bừng  thì  cả  ngày  hôm  ấy  cũng 

không được  cho  trẻ bú.  Cho  bú  thì  trẻ  không  chết  cũng bị  bệnh  nặng! 

Chuyện này sách y học xưa nay đều chưa chỉ rõ. Gần đây, do từng trải 

mới biết mối họa này. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  308  



Nữ nhân từ nhỏ phải học tánh nhu hòa, khiêm tốn; sau này sanh con 

ắt nó dễ tính, ắt hiền lành, ắt chẳng bị chết, ắt chẳng đổ bệnh. Phàm con 

cái chết từ lúc bé hay bệnh tật quá nửa là do mẹ nổi nóng mà ra, chỉ có 

một số ít là chính mạng nó phải chết sớm. Thiên hạ xưa nay do sữa độc 

giết hại con trẻ, chẳng biết bao nhiêu Hằng hà sa số, chẳng đáng buồn ư? 

Do  ông  làm  vui  lòng  cha  mẹ  nên  tôi  nói  tường  tận  với  ông.  Hãy  nên 

khuyên  mẹ  ông  ăn  chay  niệm  Phật,  cầu  sanh  Tây  Phương.  Ông  và  vợ 

ông  cũng  đều  nên  như  thế.  Mong  hãy  sáng  suốt  suy  xét.  (Hoằng  Hóa 

 Nguyệt San số thứ 13 - Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 2, Thư trả lời 

 cư sĩ Trương Đức Điền - 1)  

7. Dạy về những chướng ngại do Lý Học gây nên  



*  Thiện  căn  của  người  đọc  sách  bị  những  vị  tiên  sinh  bên  Lý  Học 

đoạn dứt, nhưng các tiên sinh bên Lý Học đều trộm lấy những nghĩa lý 

của Phật pháp để tự xưng hùng, lại sợ người đời sau học [Phật] bèn ra 

sức  bài  xích  hòng  ngăn  lấp  hàng  hậu  học  để  họ  chẳng  biết  đến  Phật 

pháp; nhưng làm sao ngăn trở được người có chút túc căn! Chẳng qua là 

dùng mánh khóe ấy để người căn tánh trung hạ không cách nào đích thân 

được gội nhuần pháp trạch vậy! 

Nay tôi đặt pháp danh cho mỗi người trong bọn họ, xin hãy chia thư 

ra giao cho họ, hoặc đem những ý chánh yếu trong thư này [viết lại gởi 

đi] để mỗi người tự sao lấy. Không có hình chụp của tôi [gởi kèm theo], 

chỉ mong [những người xin quy y hãy] lễ Phật, niệm Phật, dùng hình tôi 

nào  có  ích  chi?  Cõi  đời  hiện  thời  đã  loạn  đến  cùng  cực,  thiên  tai  nhân 

họa không lúc nào nhiều hơn lúc này. Trong thời thế này, mọi người đều 

phải phát tâm cảm kích, ai nấy phải nỗ lực tu đạo làm người trong luân 

thường và ứng xử hằng ngày, kiêm tu pháp môn Tịnh Độ. Đấy gọi là  “tu 

 chân ngay trong cõi tục, sống trong cõi trần học đạo, Phật pháp lẫn thế 

 pháp đều cùng hành”. Nếu trong những kiếp xưa chẳng gieo căn lành, 

danh hiệu Phật còn khó được nghe! Nếu chẳng tích cực tu trì sẽ trở thành 

lên núi báu trở về tay không, cô phụ ân Phật và tánh linh của chính mình 

quá lắm!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Trả lời thư cư sĩ 

 Vương Đức Châu ở Vân Nam - 2)  



*  Bỏ  nhân  quả  mà  bàn  về  sự  bình  trị  thì  chẳng  qua  là  trị  lành  đôi 

chút căn bệnh ngoài da! Nếu là tâm bệnh thì ngược lại, bệnh càng tăng 

trưởng, chẳng lẽ nào chữa lành bệnh cho được! Những người nói giọng 

cao xa, cứ bảo “nhân quả báo ứng, sanh tử luân hồi chính là lời bàn luận 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  309  

hư vọng để dối người của đức Phật” chẳng những không biết nhân quả 

mà  còn  hoàn toàn u mê  nơi  chánh lý thế gian. Thánh  nhân  cùng lý tận 

tánh, đức Như Lai đoạn Hoặc chứng Chân, đều chẳng ra ngoài nhân quả! 

Nếu con người tin sâu nhân quả sẽ tự nhiên ý thành, tâm chánh, thân tu! 



Họ  dùng  thành  ý, chánh  tâm, tu  thân để làm  căn  cứ khiến cho  đời 

yên  dân  hiền,  mong  thành  thánh,  thành  hiền,  nhưng  cực  lực  bài  xích 

nhân quả, luân hồi, chẳng biết “chỉ có sự lý nhân quả luân hồi là phương 

tiện làm cho con người thành ý, chánh tâm, tu thân!” Đã không có nhân 

quả, luân hồi thì có mấy ai chịu theo đuổi thành ý, chánh tâm, tu thân? 

Muốn  cho  ai  nấy  đều  thành  ý,  chánh  tâm,  tu  thân,  mà  trước  đó  đã  bài 

xích phương tiện khiến cho con người không thể không thành ý, chánh 

tâm, tu thân, chẳng dám không thành ý, chánh tâm, tu thân! Cái tội đã vu 

báng bậc thánh đời trước, gây lầm lẫn cho người học đời sau, dù hết sạch 

trúc cũng khó ghi trọn được! Họ vẫn tự kiêu là “đề cao điều chánh, trừ 

bỏ lẽ tà, khiến đời yên dân lành”, đến nỗi xuất hiện những cảnh phế kinh 

điển, phế luân thường, phế hiếu thuận, bỏ hổ thẹn, tàn sát lẫn nhau, dân 

không  lẽ  sống  v.v…  đều  là  do  sự  bài  xích  nhân  quả  luân  hồi  ấy  ươm 

thành! 



Nếu  họ  mộng  thấy  được  cái  họa  ấy,  dù  có  bị  hình  phạt  tan  xương 

nát thân bức bách họ đề xướng bài xích, họ cũng chẳng dám làm! Huống 

là do chỉ cầu lấy hư danh chẳng liên quan khẩn yếu mà lại dám làm ư? 

Thật  vậy,  chúng  sanh  ác  nghiệp  sâu  nặng,  cảm  phải  học  thuyết  này, 

nghiệp tăng nặng thêm, há chẳng đáng thương quá ư?  (Ấn Quang Pháp Sư 

 Văn Sao Tục Biên, quyển Hạ, Lời tựa cho Bôi Độ Trai Văn Tập)  

8. Dạy lẽ trọng yếu trong việc bố thí  



* Tôi muốn cho các vị đều cùng phát tâm, tùy phận tùy sức cứu tế. 

Có sức ra sức, không có sức thì dùng lời nói khuyên người có sức, đấy 

cũng là chuyện tốt lành. 



Lại  nữa,  nữ  nhân  hiện  thời,  đồ  trang  sức  trên  đầu,  xuyến  đeo  tay, 

hoa tai, nhẫn đều chớ nên đeo, hễ đeo sẽ chuốc họa. Nếu để lại cho con 

cái sẽ gieo họa cho con cái. Nếu chết đi chôn theo ắt sẽ gặp nông nỗi đào 

mồ lộ thây, nhục lắm! Nếu chịu [đem những món trang sức ấy] cứu trợ 

tai  nạn  thì  chính  là  “đưa  họa  đi, đón  phước  tới”  vậy.  Xin  hãy  bày  tỏ  ý 

nghĩa này với hết thảy mọi người. Nếu hàng phụ nữ chịu bố thí như vậy 

thì khoản tiền ấy lớn lắm! Đừng cho lời tôi là viễn vông, mà đây là lời 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  310  

chí lý chí tình! Những người giàu có ở Cao Bưu, Thiệu Bá213 trước kia 

có lúc nào chẳng nghĩ đến con cháu, chẳng chịu [bố thí] cứu tế chút nào, 

nước lũ dâng lên, nhà cửa, đồ đạc, người nhà đều tan đàn xẻ nghé, mười 

phần chẳng còn được một! Mỗi thôn mấy chục nhà tìm một cái nồi, một 

cái lò cũng không ra! 



Ông Tào Tung Kiều ở Dương Châu mua nồi, bếp, gạo, củi, cứ mấy 

chục nhà biếu một cái nồi, dùng thuyền to chở đến. Trong mỗi thôn dùng 

thuyền  nhỏ  để  đưa  tới.  Nói  đến  [chuyện  này]  khiến  người  ta  rơi  nước 

mắt. Có nhà chưa sập thì rắn lẫn rết đều cuộn đầy bên trên, người ta có 

muốn vào nhà cũng chẳng dám vào. Trên cây cũng vậy, đáng thương vô 

cùng! Nếu những phụ nữ vẫn muốn giữ những vật chuốc họa, chẳng chịu 

dùng để cứu tế, e rằng đời sau họ cũng gặp phải tai họa này, không có ai 

chịu cứu vớt!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư trả lời 

 các cư sĩ Lưu Hán Vân và Dương Huệ Xương)  



*  Gần  đây,  có  những  phụ  nữ  tuy  có  những  chiếc  nhẫn  đeo  tay  hay 

xuyến vàng đã chê là lỗi thời, nhưng bảo họ đem đóng góp cứu trợ, nhìn 

vào tình hình thì [thấy họ] vẫn không chịu bỏ ra. Ngày hôm qua, Đương 

Gia  chùa  Linh  Nham  là  thầy  Diệu  Chân  đến  nơi,  toàn  thể  đại  chúng 

trong chùa giảm bớt tiền chi dụng, góp lại được hai trăm hai mươi tám 

đồng, hôm nay đã gởi đến Tào Phủ để cứu trợ miền Giang Bắc. 

Lần trước, sau khi Hán Khẩu mắc nạn lụt, Linh Nham đã đóng góp 

hơn một trăm hai mươi đồng, gởi lên Thượng Hải giao cho hội Cứu Trợ 

Thiên Tai Hán Khẩu. Sự bố thí của các sư có thể nói là trọn hết tấm lòng 

không thiếu sót vậy. Những người có tiền trong cõi đời vẫn chẳng chịu 

nghĩ thương những người dân bị tai nạn, đáng gọi là những kẻ si, uổng 

công tích cóp tiền tài cho con cháu tiêu xài phí phạm! Đấy gọi là “vứt bỏ 

công  đức  để  chuốc  lấy  tội  lỗi”,  khiến  người  mắt  sáng  xót  thương.  Sợ 

rằng người ấy đời sau nếu gặp phải tai nạn sẽ trọn chẳng gặp được người 

khác cứu giúp, chẳng đáng buồn ư? Chẳng đáng xót ư?  (Ấn Quang Pháp Sư 

 Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Trả lời thư các cư sĩ Viên Hiếu Cốc và Tào Tung 

 Kiều)  

9. Dạy hãy giữ lòng trung hậu, khoan dung  



213 Cao Bưu, Thiệu Bá đều là những thành phố nằm ở phía Nam Trường Giang (sông 

Dương Tử), thuộc địa phận tỉnh Giang Tô. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  311  



* Ông muốn cầu Quang trừ căn bệnh của ông, nhưng đối với những 

chữ [ông dùng] trong lá thư này, đúng là phải dần dần châm chước mà 

xem  mới  hiểu  được  đó  là  chữ  gì,  mới  hiểu  thư  nói  về  ý  gì.  Do  vậy, 

Quang biết ông chí lớn, ăn nói lớn lối, chứ tuyệt đối chẳng chú trọng tận 

lực làm. Nếu yên phận chẳng khoe khoang, nào chịu nêu ra yêu cầu lớn 

nhất, dùng những chữ hết sức khó nhận biết này, khiến cho người khác 

phải  tốn  khá  nhiều  tâm  tư  để  đọc  thư  của  mình,  vì  mình  lập  cách  giải 

quyết nỗi sầu muộn cho mình! 



Nếu ông có địa vị lớn thì hết thảy những lời phê phán không biết sẽ 

choáng  lộn,  cầu  kỳ  đến  đâu!  Như  chữ  viết  của  ông  Phùng  Mộng  Hoa, 

viết  mười  bức  thư  có  đến  chín  bức  người  khác  chẳng  nhận  biết  được 

toàn bộ mặt chữ, đến nỗi con chết, cháu chết, đứa cháu nuôi để nối dòng 

cũng chết, quá nửa là do chữ viết vậy. Ông đừng coi đó là điều lạ lùng, 

đặc biệt! 



Phàm  viết  chữ  phải  sao  cho  người  ta  vừa  nhìn  liền  hiểu  ngay  thì 

mới là cái tâm của vị đại quân tử vừa lợi người vừa tự lợi. Ông Phùng 

gởi  thư  cho  Quang,  Quang  phí  rất  nhiều  công  phu  chỉ  nhận  được  [mặt 

chữ] tám phần. Quang viết lại cho ông ta, nói: “Thư của ông, Quang chỉ 

đọc được tám phần, nhưng cũng hiểu ý. Nếu là người không thông thạo 

mặt chữ cho lắm thì sẽ bị hư chuyện không ít! Mong từ rày đừng dùng 

kiểu đó nữa để mong lợi khắp mọi người”. Về sau, ông ta viết thư cho 

Quang, dùng lối chữ Khải, Quang cho rằng ông ta đã đổi thói quen. Hỏi 

tới người khác thì ra ông ta vẫn giữ nguyên thói cũ.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn 

 Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư trả lời cư sĩ X…)  



*  Hữu  Trinh  giữ  lòng  trinh,  nhưng  vẫn  còn  chú  ý  đến  thuốc  men, 

đáng gọi là kẻ si! Những hành động sợ hãi, băn khoăn cho sự đói lạnh ấy 

đều là do vọng tâm “đang hưởng phước mà không biết là có phước” gây 

nên. Nếu chịu nghĩ: Giả sử ta sanh vào nhà nghèo túng, suốt ngày quanh 

năm bận bịu cơm áo mà vẫn khó được thỏa nguyện thì chẳng muốn làm 

người nữa hay chăng? Cổ nhân nói:  

 Tha kỵ tuấn mã, ngã kỵ lư. 

  

 Tồn tế tư lượng ngã bất như. 

 Hồi đầu hựu kiến thôi xa hán. 

 Tỷ thượng bất túc, hạ hữu dư  

Tạm dịch: 

(Người cưỡi ngựa, ta cưỡi lừa, 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  312  

Xét soi cho kỹ, ta thua xa người  

Ngoảnh đầu thấy gã đẩy xe, 

Nhìn lên thua kém, dưới ai bằng mình?) 

Đây  lời  đề  thơ  cho  bức  tranh  Hành  Lạc.  Trong  bức  tranh  ấy,  phía 

trước là một người cưỡi ngựa, ở giữa là một người cưỡi lừa, phía sau là 

một  người đẩy  xe. Nếu  Hữu  Trinh hiểu  được  ý  này, nhất tâm  cầu  sanh 

Tây Phương, sẽ lành bệnh si, chánh trí mở mang thì mới đáng gọi là Huệ 

Trinh.  Nếu  không, sẽ  thành  Si  Trinh!  Trinh  đã  kèm  theo  si  thì  sanh  về 

Tây Phương cũng chẳng dễ dàng đâu! Chịu uống phương thuốc này thì 

may mắn lắm!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư trả lời 

 cư sĩ Giang Hữu Bằng)  



* Cổ đức nói:  “Chẳng làm tướng giỏi, sẽ làm thầy thuốc giỏi”  bởi 

sẽ  có  thể  giúp  đời  cứu  người  vậy.  Kẻ  vô  tri  chuyên  dốc  chí  cầu  lợi, 

chẳng để ý đến kẻ nghèo, còn với kẻ giàu thì chẳng chữa cho lành bệnh 

để mong được [gia chủ] tạ lễ nhiều tiền. Do giữ tấm lòng ấy, ắt bị trời 

giảm phước thọ, con cháu ắt khó thể phát đạt; đời sau nếu chẳng bị đọa 

trong ác đạo cũng là may mắn lớn, nhưng chắc chắn sẽ vừa nghèo vừa 

bệnh, không thuốc chữa được! Nếu có thể coi bệnh của người khác như 

bệnh của chính mình, kiêm khuyên bệnh nhân ăn chay niệm Phật để tiêu 

nghiệp chướng thì người ta sẽ cảm lòng Thành, ắt sẽ tin nhận. Như vậy 

là do chữa thân bệnh mà chữa luôn tâm bệnh, cũng như đại bệnh sanh tử. 

Đem công đức ấy hồi hướng vãng  sanh sẽ có thể vĩnh viễn thoát khỏi 

Ngũ  Trược,  cao  đăng  chín  phẩm.  Ảnh  chụp  [của  Quang]  chớ  nên  treo 

cạnh ảnh Phật, hãy nên treo cách xa chỗ thờ Phật để khỏi mắc tội, tổn 

phước.  (Hoằng Hóa Nguyệt San số thứ 7 - Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, 

 quyển 2, Thư trả lời cư sĩ Thí Trí Phù) 

10. Dạy phương thức vận dụng luân thường một cách quyền biến 



*  Chuyện  của  vị  tên  X…  nọ  cố  nhiên  nên  dùng  tình  để  luận,  chớ 

nên cố chấp vào lẽ thường để đoán định. Sự việc xảy ra đã năm năm rồi, 

cũng không sợ người ta thấy nghe. Người ấy đã cùng với người tên Y… 

sống yên, chỉ nên để mặc. Nếu thật sự có lòng hiếu thảo, ắt sẽ thay cho 

người ấy lễ Phật sám hối, cầu cho người ấy giác ngộ. Lúc đến thăm hỏi 

nên khuyên người ấy niệm Phật, đây là dùng tình cảm. Nếu người ấy gặp 

khốn khó thì chẳng ngại gì châu cấp. Buôn bán trái lẽ để sống, không thể 

khuyên can được thì chuyện này lấy tình mẹ con làm chuẩn, chẳng thể 

luận theo lẽ thường! 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  313  



Còn đối với ông Y… ấy cũng chẳng được coi như kẻ oán cừu, phải 

“kính nhi viễn chi” mới là hợp lẽ. Nam nữ tuy khác, tâm niệm vốn đồng. 

Trong đời, có những gã đàn ông trong nhà đã có thê thiếp, vẫn còn lang 

chạ với phụ nữ của người khác ở bên ngoài, con cái người ấy chẳng thể 

vì  chuyện  đó  mà  không  coi  ông  ta  là  cha.  Đối  với  người  được  cha 

thương yêu, tuy chẳng thể coi như là mẹ, nhưng cũng chớ nên xem như 

kẻ oán cừu. Coi như kẻ oán cừu tức là oán cừu cha! Sau này có thể dẫn 

đến những cử chỉ báo oán, hành hung, vì thế hãy nên kính nhi viễn chi! 



Sách  Lễ  Ký  nói:   “Phụ  mẫu  chi  sở  ái  diệc  ái  chi.  Phụ  mẫu  chi  sở 

 kính diệc  kính  chi”   (Cha  mẹ  yêu  mến  gì thì ta  cũng  yêu  mến  nấy. Cha 

mẹ kính trọng gì thì ta cũng kính trọng nấy). Đối với chó, ngựa mà đều 

còn như thế huống gì là con người? Chỉ cần chẳng sanh phân biệt, tận 

hết  lòng  hiếu  thảo  của  chính  mình  thì  đối  với  thiên  lý,  tình  người,  lẫn 

Phật  pháp  đều  có  thể  chẳng  trái  nghịch.  Mong  hãy  đem  ý  này  nói  với 

người ấy. Người ấy sẽ trọn được lòng hiếu đôi bề, có thể khiến cho cha 

mẹ  sanh  lòng  chánh  tín,  cầu  sanh  Tây  Phương,  lấy  niệm  Phật  làm 

chuyện  chánh.  Chỉ  nên  quên  đi  chuyện  cũ  thì  tình  cảm  mỗi  ngày  một 

thân thiết, lời nói sẽ nghe lọt tai.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển 

 Thượng, Thư trả lời cư sĩ Thôi Đức Chấn - 3)  

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  314  

X. Tiêu ưng độc kinh điển (Nêu lên những kinh điển phải nên đọc)  



* Khiến cho kẻ sơ cơ lắng lòng niệm Phật, hãy nên dùng Tịnh Độ 

Ngũ  Kinh  để  dẫn  đường,  chẳng  nên  chỉ  chọn  một  mình  phẩm  Hạnh 

Nguyện  trong  Ngũ  Kinh,  hãy  nên  làm  sao  cho  họ  được  đọc  trọn  khắp 

năm kinh, lại còn dùng một phẩm Tịnh Hạnh để răn nhắc trong hết thảy 

thời, hết thảy chỗ thì họ sẽ tự hớn hở nơi đạo vậy.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn 

 Sao  Tục  Biên,  quyển  Hạ,  Lời  tựa  trình  bày  duyên  khởi  của  việc  in  kèm  phẩm  Tịnh 

 Hạnh của kinh Hoa Nghiêm vào sau Tịnh Độ Ngũ Kinh)  



*  Tại  núi  Linh  Thứu214  thuộc  nước  Ma  Kiệt  Đề,  đức  Phật  nói  ra 

nhân địa lúc ban đầu của A Di Đà Phật: Bỏ nước xuất gia, phát ra bốn 

mươi tám nguyện. Lại trải kiếp dài lâu, tu hành theo đúng lời nguyện, 

cho  đến  khi  phước  huệ  viên  mãn,  được  thành  Phật  đạo,  cảm  được  thế 

giới trang nghiêm mầu nhiệm chẳng thể diễn tả được, mười phương chư 

Phật đều cùng tán thán. Mười phương Bồ Tát và hàng Nhị Thừa hồi Tiểu 

hướng Đại lẫn phàm phu trọn đủ Hoặc nghiệp đều được vãng sanh, đều 

được bình đẳng nhiếp thọ. Đấy là kinh Vô Lượng Thọ. 



Trong vương cung nước Ma Kiệt Đề, nói ra ba phước Tịnh nghiệp, 

mười sáu phép quán mầu nhiệm để hết thảy chúng sanh đều biết nghĩa lý 

“Tâm  này làm  Phật,  tâm  này là  Phật,  biển  Chánh  Biến  Tri215  của chư 

 Phật đều từ tâm tưởng sanh; tâm này là chúng sanh, tâm này làm chúng 

 sanh,  biển  nghiệp  phiền  não  của  chúng  sanh  từ  tâm  tưởng  sanh”   đã 

được nêu rõ ràng. Nếu có thể hiểu sâu xa nghĩa này, ai chịu bị luân hồi 



214  Linh  Thứu  (Grdhrakūta)  dịch  âm  là  Kỳ  Xà  Quật,  thường  gọi  tắt  là  Linh  Sơn, 

Thứu Nhạc, hoặc Thứu Phong, nằm về phía Đông Bắc kinh đô Vương Xá của nước 

Magadha.  Do  núi  có  hình  giống  đầu  chim  Thứu  (kên  kên),  trong  núi  lại  có  nhiều 

giống chim ấy nên thành tên. Tại tinh xá nơi núi này, Phật đã giảng rất nhiều bộ kinh 

Đại Thừa. 

215 Có hai cách hiểu chữ Chánh Biến Tri: 

1) Chánh Biến Tri (Samyak-sambuddha), còn được dịch âm là Tam Miệu Tam Phật 

Đà,  hoặc  dịch  nghĩa  là  Chánh  Biến  Giác,  Chánh  Chân  Đạo,  Chánh  Đẳng  Giác, 

Chánh Đẳng Chánh Giác, hoặc Chánh Đẳng Giác Giả, là một trong mười hiệu của 

đức Phật. Danh hiệu này hàm nghĩa vị giác ngộ hiểu biết chân chánh trọn khắp hết 

thảy các pháp. 

2)  Danh  từ  Tam  Miệu  Tam  Bồ  Đề  (Samyaksambodhi)  cũng  được  phiên  dịch  là 

Chánh Biến Tri  hay Chánh Biến Tri  Đạo, chỉ  cho sự chứng ngộ do hiểu biết chân 

chánh trọn khắp bản thể của hết thảy các pháp. 

Dựa theo mạch văn ở đây, chữ Chánh Biến Tri phải hiểu theo nghĩa thứ hai. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  315  

oan uổng? Cuối kinh nói rõ cái nhân của chín phẩm vãng sanh ngõ hầu 

ai nấy đều tu Thượng Phẩm. Đấy là Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh. 



Tại nước Xá Vệ, trong vườn Cấp Cô [Độc], nói diệu quả của y báo 

và chánh báo cõi Tịnh Độ để [thính chúng] sanh lòng tin, khuyên những 

người nghe hãy nên phát nguyện cầu được vãng sanh. Lại dạy các hành 

giả lập hạnh chấp trì danh hiệu. Ba điều Tín - Nguyện - Hạnh là cương 

tông  của  pháp  môn  Tịnh  Độ.  Đầy  đủ  ba  pháp  này  thì  hoặc  là  suốt  đời 

chấp trì đã đắc nhất tâm, hoặc khi lâm chung mới được nghe, chỉ xưng 

danh mười niệm, đều được Phật tiếp dẫn vãng sanh Tây Phương. Đấy là 

A Di Đà Kinh. 



Ba kinh này là những kinh chuyên giảng về Tịnh Độ, nhưng A Di 

Đà Kinh thâu nhiếp căn cơ phổ biến nhất. Vì thế, các tông Thiền, Giáo, 

Luật  đều  cùng  vâng  dùng  làm  kinh  nhật  tụng.  Các  kinh  Đại  Thừa  nói 

kèm  về  Tịnh  Độ  nhiều  không  đếm  xuể,  nhưng  chương  Đại  Thế  Chí 

Niệm Phật Viên Thông trong kinh Lăng Nghiêm quả thật là khai thị mầu 

nhiệm  nhất  về  pháp  Niệm  Phật.  Nếu  chúng  sanh  có  thể  nhiếp  trọn  sáu 

căn, tịnh niệm tiếp nối mà niệm, há có ai chẳng thể trong hiện tại hay 

tương lai nhất định thấy Phật, gần là chứng Viên Thông, xa là thành Phật 

đạo ư? 



Vì thế đem chương này xếp vào sau ba kinh; nối theo sau Phổ Hiền 

Hạnh  Nguyện  Phẩm  để  thành  một  đại  duyên  khởi  cho  pháp  môn  Tịnh 

Độ khiến cho những người đọc sẽ biết pháp này tỏ bày thông suốt rộng 

lớn bản hoài của đức Phật, so với các pháp cậy vào tự lực để đoạn Hoặc 

chứng Chân hòng liễu sanh tử thì sự khó - dễ khác xa một trời, một vực! 

Do vậy, chín giới cùng hướng về, mười phương chung khen ngợi, ngàn 

kinh đều xiển dương, vạn luận đều tuyên thuyết.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn 

 Sao Tục Biên, quyển Hạ, Lời tựa tái bản Tịnh Độ Ngũ Kinh)  



*  Lời văn trong  Văn Sao tuy  vụng về, chất phác,  nhưng nghĩa vốn 

lấy từ các kinh luận Tịnh Độ. Đọc Văn Sao thông suốt rồi đọc các kinh 

luận Tịnh Độ sẽ đều được hướng dẫn thuận dòng, thế như chẻ tre vậy. 

Chớ nên xen tạp ý kiến nhà Thiền vào đấy! Hễ bị xen tạp thì Thiền cũng 

chẳng phải là Thiền, mà Tịnh cũng không ra Tịnh, hai môn đều bị phá, 

vô ích cả đôi bề!  (Hoằng Hóa Nguyệt San số thứ 6 - Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao 

 Tam Biên, quyển 2, Thư trả lời cư sĩ Ngô Quế Thu) 



* Trước hết hãy nên đọc Gia Ngôn Lục, rồi xem Văn Sao, rồi xem 

Tịnh Độ Thập Yếu, sẽ biết rõ đại nghĩa Tịnh Độ. Nhưng cần phải tự lợi, 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  316  

lợi tha, nên khuyên cha mẹ, anh em trai, chị em gái, con cái, thân thích, 

bằng hữu, xóm giềng, làng nước đều cùng ăn chay, niệm Phật, cầu sanh 

Tây  Phương.  Ông  tu  trì  được  như  thế  thì  bảo  đảm  thân  thể  ngày  càng 

khỏe  mạnh,  tâm  thần  ngày  càng  định,  chuyện  tiền  đồ  đều  thuận  lợi. 

 (Ấn Quang Pháp Sư Tục Biên, quyển Thượng, Thư trả lời cư sĩ Ngô Hy Đạo)  



* Đọc kỹ Gia Ngôn Lục thì phương pháp tu trì và giáo huấn con cái 

cùng đạo lý “giữ vẹn luân thường, trọn hết bổn phận” sẽ tự hiểu rõ. Sách 

Sức Chung Tân Lương nói về lợi ích của việc trợ niệm khi lâm chung. 

Lời  tựa  cho  Đạt  Sanh  Thiên216  nêu  rõ  chuyện  niệm  Quán  Thế  Âm  khi 

sanh nở. Do hai chuyện sanh và tử là chuyện lớn nhất trong đời người, 

nhưng nỗi khổ sanh nở quả thật là nỗi khổ lớn nhất của nữ nhân. Trước 

kia, Quang chẳng nói đến chuyện này, sau này do biết chuyện khó sanh 

rất đáng thương, nên đề xướng rộng rãi (Lúc sanh nở phải niệm ra tiếng. Nếu 

niệm thầm trong tâm, chẳng những sức yếu khó thể cảm thông mà còn sợ rằng có thể 

vì gắng sức mà đến nỗi bị tổn thương). Phàm những ai tuân theo mà niệm thì 

không một ai chẳng được lập tức an nhiên sanh nở.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn 

 Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư gởi cư sĩ Tạ Dục Hoài)  



* Như tới lúc lâm chung, chớ nên làm theo cách làm của thế tục. 

Nên đọc kỹ Sức Chung Tân Lương hòng khỏi đến nỗi làm hỏng đại sự 

vãng sanh của cụ.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư gởi 

 cư sĩ Tạ Dục Hoài)  



* Xem Gia Ngôn Lục thì tất cả lợi ích của pháp môn, pháp tắc tu trì 

sẽ đều biết rõ từng điều. Thêm nữa, Một Lá Thư Gởi Khắp chính là nghi 

thức, quy cách giản tiện để tu trì hằng ngày. Bài văn ấy văn từ tuy thiển 

cận, nhưng lý thật thâm sâu, hãy nên dùng làm của báu gia truyền vĩnh 

viễn.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư trả lời cư sĩ Giang 

 Cảnh Xuân - 2) 



* Thường xem Tịnh Độ Ngũ Kinh sẽ biết pháp môn Tịnh Độ là pháp 

môn Tổng Trì để mười phương ba đời hết thảy chư Phật trên thành Phật 

đạo,  dưới  hóa  độ  chúng  sanh.  Nếu  vẫn  chưa  bị  thuyết  phục,  hãy  nên 

thường xem Tịnh Độ Thập Yếu thì mọi thứ nghi ngờ sẽ tiêu tan, vầng 

trăng  nhất  tâm  rạng  ngời.  Văn  Sao  tuy  ngôn  từ  vụng  về,  chất  phác, 



216 Đạt Sanh Thiên là một thiên sách nói về cách đoạn dục để dưỡng thai do cư sĩ 

Cức Trai biên soạn, xin xem chi tiết trong “Lời tựa tái bản hai thiên sách Đạt Sanh và 

Phước Ấu” được đánh số 37 trong phần Tự  của Ấn Quang  Pháp Sư  Văn Sao Tục 

Biên, quyển Hạ. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  317  

nhưng  đã  nêu  tỏ  đại  lược  về  duyên  do  của  Thiền  và  Tịnh,  cũng  như 

những điều có ích cho luân thường trong cuộc sống hằng ngày, cũng có 

thể giúp cho việc tự lợi, lợi tha.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển 

 Thượng, Thư gởi cư sĩ Minh Quang)  



*  Kinh  Kim  Cang  được  rất  nhiều  người  chú  giải,  [muốn  tìm  một 

bản] gọn ghẽ, thoáng đạt, dễ đọc thì hãy nên thỉnh bản chú giải của Tông 

Lặc217 để xem. Ý nghĩa kinh văn của phẩm Tịnh Hạnh218 pháp nào cũng 

viên thông, chớ nên chấp chết cứng vào từng chữ, từng câu. Những đoạn 

như   “được  thức  ăn  ngon,  trọn  thỏa  ý  nguyện,  tâm  không  còn  mong 

 muốn”  đều bao gồm ý nghĩa đoạn Hoặc chứng Chân trong ấy. Nếu chỉ 

hiểu là chuyện ăn uống thì hoàn toàn trái nghịch ý nghĩa của kinh mất 

rồi. Còn như [bài kệ]  “Sở tác giai biện, cụ chư Phật pháp”  (việc làm đã 

xong, đầy đủ Phật pháp), há chẳng bao gồm ý nghĩa vãng sanh Cực Lạc 

trong  ấy  hay  sao?  Vì  thế,  đương  nhiên  phải  tụng  đúng  theo  kinh.  Nếu 

như ông nói, người niệm Phật đối với mỗi bài kệ trong phẩm Tịnh Hạnh 



217  Tông  Lặc  (1318-1391)  là  một  vị  Tăng  thuộc  tông  Lâm  Tế,  sống  vào  đầu  đời 

Minh, người Thai Châu (nay là huyện Lâm Hải, tỉnh Chiết Giang), có hiệu là Toàn 

Thất. Năm tám tuổi, Sư đã đến xin học với ngài Tiếu Ẩn tại chùa Tịnh Từ ở Hàng 

Châu, 14 tuổi được xuống tóc, 20 tuổi thọ Cụ Túc. Do sở học tinh thâm, Sư cùng với 

sư  Như  Phi  soạn  Lăng  Già  Kinh  Chú  Giải,  Bát  Nhã  Tâm  Kinh  Chú  Giải  và  Kim 

Cang Bát Nhã Kinh Chú Giải. Sư còn soạn ra Tán Phật Nhạc Chương. Năm Hồng 

Vũ  thứ  10  (1377),  Sư  qua  Tây  Vực  cầu  pháp,  thỉnh  được  các  kinh  Trang  Nghiêm 

Bảo Vương và kinh Văn Thù v.v… Khi về nước, Sư từng giữ chức Hữu Thiện Thế 

quản nhiệm Tăng Lục Ty, tức cơ quan quản lý Tăng sĩ cả nước thời ấy. Do triều thần 

ghen ghét, Sư bèn lui về ẩn cư tại  Viên Thông Am cho đến khi mất. Bản chú giải 

được Tổ Ấn Quang nhắc đến ở đây chính là Kim Cang Bát Nhã Kinh Chú Giải. 

218 Tịnh Hạnh Phẩm là phẩm thứ bảy trong bản Bát Thập Hoa Nghiêm do ngài Thật 

Xoa Nan Đà dịch vào đời Đường. Trong phẩm này, Trí Thủ Bồ Tát hỏi Văn Thù Bồ 

Tát về phương pháp giữ cho thân - ngữ - ý đều thanh tịnh, thù thắng, không bị hủy 

hoại, không bị thoái chuyển, cũng như đắc các môn giải thoát tam-muội nhiễm tịnh 

trí lực, túc trụ niệm trí lực v.v… Nhân đó, Văn Thù Bồ Tát liền dạy phương pháp 

quán  niệm  trong  mỗi  hành  động,  chẳng  hạn  như:   “Bồ  Tát  ở  tại  gia,  nên  nguyện 

 chúng sanh, biết tánh của nhà là không, thoát khỏi bức bách, hiếu thuận cha mẹ, nên 

 nguyện chúng sanh, khéo thờ đức Phật, bảo vệ, nuôi nấng hết thảy. Vợ con tụ tập, 

 nên nguyện chúng sanh, oán thân bình đẳng, vĩnh viễn lìa khỏi tham đắm…”  Thậm 

chí trong những hành động nhỏ nhặt như xỉa răng, súc miệng, tắm rửa, đi vệ sinh, 

đều luôn quán tưởng. Những bài kệ trong Tỳ Ni Nhật Dụng đều trích từ phẩm Tịnh 

Hạnh. Ba câu Tự Quy Y trong kinh Nhật Tụng cũng trích từ phẩm Tịnh Hạnh này. 

Câu  “được thức ăn ngon, trọn thỏa ý nguyện, tâm không còn mong muốn”  được tổ 

Ấn Quang nhắc đến ở đây chính là một phép quán niệm trích từ phẩm Tịnh Hạnh. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  318  

đều  nên sửa  đổi,  [làm  như  vậy]  sẽ  trở thành  làm  chuyện  sai quấy,  trái 

nghịch kinh mất rồi.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư 

 trả lời cư sĩ Niệm Phật)  



* Nay gởi cho ông Tịnh Độ Thập Yếu, Phật Học Cứu Kiếp Biên và 

bức thư dài (tức Một Lá Thư Gởi Khắp). Y theo đó tu trì sẽ tự được lợi 

ích thật sự.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư trả lời cư 

 sĩ Lương Huệ Đống)  



* Tịnh Độ Thập Yếu là sách quan trọng nhất trong pháp môn Tịnh 

Độ. Bản ấn hành lần này lại thêm vào mấy cuốn sách quan trọng, mấy 

bài văn thiết yếu. Có được cuốn sách này y theo đó tu trì, ví như mặt trời 

rực rỡ giữa trời, đi trên đường lớn của vua, tiến thẳng về phía trước, trọn 

không lầm lẫn. 



* Văn Sao là sách nhập môn Tịnh Độ, Thập Yếu là sách hết sức sâu 

xa, thiết thực, [Tịnh Độ] Thánh Hiền Lục là gương sáng của cổ nhân đã 

nêu. Có được những sách ấy thì còn thiếu thốn gì mà phải dùng một lá 

thư  để  hỏi  pháp  nữa  đây?  (Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn  Sao  Tam  Biên,  quyển 

 Thượng, Thư gởi cư sĩ Triệu Phụng Chi)  



* Trong thời Càn Long đời Thanh, cư sĩ Bành Tế Thanh sai cháu trai 

là  Hy  Tốc  tập  hợp, sao  lục  những  câu  chuyện  vãng  sanh  Tịnh  Độ, đầu 

tiên thuật chuyện Phật Di Đà nhằm chỉ rõ đấng giáo chủ lập ra pháp môn 

này. Kế đến là Quán Âm, Thế Chí, Văn Thù, Phổ Hiền v.v… nhằm tỏ rõ 

thánh chúng xiển dương pháp môn này. Tiếp đó là tỳ-kheo tăng ni, vua 

chúa, quan lại, thường dân, nữ nhân, các loài vật vãng sanh, nhằm kể ra 

tứ chúng vãng sanh Tịnh Độ, tổng cộng hơn năm trăm người, đặt tên là 

Tịnh  Độ  Thánh  Hiền  Lục.  Đấy  chính  là  bộ  Sơ  Biên.  Trong  số  ấy,  dù 

thánh hay phàm, dù trí hay ngu, đều cùng vào trong biển đại thệ nguyện 

của  đức  Như  Lai,  rồi  dần  dần  chứng  được  sự  vui  sướng  trong  cõi 

Thường  Tịch  Quang.  Nhìn  từ  chỗ  này,  biết  pháp  môn  Tịnh  Độ  dường 

như biển cả dung nạp khắp mọi dòng chảy, cũng giống như thái hư bao 

hàm  khắp  vạn  tượng.  Chúng  sanh  trọn  khắp  pháp  giới  không  một  ai 

chẳng  được  nhiếp  vào  đây!  Các  pháp  trong  khắp  cả  pháp  giới  đều  do 

pháp môn này mà đắc Thật Tế, bởi nó là pháp môn đặc biệt trong cả một 

đời giáo hóa của đức Như Lai, là đạo tổng trì trọng yếu của tam thế chư 

Phật. 

Đến  cuối  niên  hiệu  Đạo  Quang,  cư  sĩ  Liên  Quy  Hồ  Đĩnh  tập  hợp 

[hành  trạng  của]  những  vị vãng  sanh sau thời Càn  Long  được hơn  một 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  319  

trăm mấy chục người, [soạn thành sách] đặt tên là Tịnh Độ Thánh Hiền 

Lục Tục Biên. Vào đời Hàm Phong - Đồng Trị, giặc giã tràn lan, người 

đề xướng ít ỏi, gần như quạnh quẽ. 

Gần  đây,  thế  đạo  nhân  tâm  ngày  càng  đi  xuống, phàm  những  ai  có 

con mắt thông suốt, mang lòng cứu đời, không ai chẳng đề xướng nhân 

quả  báo  ứng  và  pháp  tín  nguyện  niệm  Phật.  Người  có  chánh  tri  kiến, 

không  ai  chẳng thuận  theo  chiều gió. Vì thế, trong  mấy  chục năm  qua, 

lại tập hợp được [chuyện vãng sanh của] hơn hai trăm người nữa, đặt tên 

là Tịnh Độ Thánh Hiền Lục Tam Biên. Bản thảo này do thầy Đức Sâm 

biên tập, nay đã sắp chữ xong. Vì thế, tôi thuật duyên khởi. 

Khi xưa không có thuyền máy, xe lửa, bưu cục, tòa báo, tuy từng địa 

phương ở sát cạnh nhau nhưng thường chẳng hay biết, cho nên thời cổ 

pháp đạo hưng thạnh lớn lao, nhưng số người vãng sanh được ghi chép 

lại trong một ngàn mấy trăm năm chỉ được mấy trăm người mà thôi! Một 

là vì thiếu ghi chép, hai là vì sách vở xưa thất lạc. Nếu mọi chuyện đều 

tiện lợi như ngày nay, dẫu cả mấy chục vạn vẫn chưa phải là nhiều! 

Người đọc chớ nên đem xưa để luận nay, nghĩ chưa chắc đã đều là 

chuyện  thật;  mà  cũng  đừng  dùng  nay  luận  xưa,  cho  là  pháp  [khi  xưa] 

chẳng hưng thịnh lớn  lao!  Hãy  thử  nghĩ ngài  Thiện  Đạo ở  Trường  An, 

ngài Thiếu Khang tại Tân Định, tiếng niệm Phật vang khắp nẻo đường, 

những  người  vãng  sanh  đương  nhiên  chẳng  phải  chỉ  có  trăm  ngàn  vạn 

ức! Nay thì xa cách ngàn dặm, sáng vừa gởi đi, tối đã đến, lại thêm bưu 

điện, báo chí; vì thế, tuy ngoài ngàn dặm thảy đều biết được liền. Nhưng 

vẫn  còn  nhiều  người  [vãng  sanh]  chưa  được  ghi  chép, nếu  mỗi  chuyện 

đều chép, quả thật còn nhiều hơn thế nữa! Nguyện người trong khắp cõi 

đời, ai nấy đều lấy giữ vẹn luân thường, trọn hết bổn phận, dứt lòng tà, 

giữ  lòng  thành,  đừng  làm  các  điều  ác,  vâng  giữ  các  điều  lành  làm  nền 

tảng, lấy “thật sự vì sanh tử, phát Bồ Đề tâm, tín nguyện niệm Phật cầu 

sanh Tây Phương” để tu trì, thì sống sẽ là bầu bạn của thánh hiền, thác sẽ 

vào cõi nước của Như Lai, lợi ích ấy nếu chẳng phải là Phật sẽ không thể 

nào  biết  được!  Nguyện  khắp  những  ai  thấy  nghe  đều  gắng  công!  (Ấn 

 Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Hạ, Lời tựa cho bộ Tịnh Độ Thánh Hiền 

 Lục)  



* Cuốn sách Chánh Tín Lục chuyên vì những Nho sĩ câu nệ mà viết 

ra, nay cũng gởi đến, mong hãy đọc kỹ. Chịu tin sâu, tận lực làm thì sẽ 

chẳng  thẹn  với  trời  đất  quỷ  thần,  làm  người  hoàn  toàn  trong  thế  gian. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  320  

Công danh phú quý vốn chẳng mong mà trời thường vì người lành, chắc 

cũng chẳng đến nỗi trắc trở, khốn khó. Các con hãy khéo suy nghĩ thì 

chẳng uổng cuộc đời này, uổng dịp gặp gỡ này!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn 

 Sao Tục Biên, quyển Hạ, Trả lời thư cư sĩ Ninh Đức Hằng và Ninh Đức Phục)  



* Nay gởi cho ông một bộ Lịch Sử Thống Kỷ, hai cuốn Thọ Khang 

Bảo Giám, ba cuốn Gia Ngôn Lục. Thống Kỷ thì ông tự giữ để biết [cõi 

đời] bình trị hay loạn lạc, biết gương nhân quả. Thường xem Thọ Khang 

Bảo Giám thì chẳng đến nỗi phạm tà dâm và thủ dâm v.v... tự hại cuộc 

đời, tự hao phước thọ, chẳng bị tàn phế và chết chóc.  (Ấn Quang Pháp Sư 

 Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư trả lời cư sĩ Từ Thư Dung)  



* Sách Lịch Sử Thống Kỷ bất luận là người tin Phật hay báng Phật 

đều chịu xem, bởi đó là những chuyện được chép trong sách sử. Dẫu kẻ 

coi nhân quả là hư vọng, phô phang trống rỗng, ưa tỏ vẻ là bậc đại thông 

gia trước mặt người khác, nếu đọc sách này, chẳng khỏi bị cảm hóa! So 

với hết thảy các thiện thư thì sách này là thiết yếu nhất để đạt được lợi 

ích thật sự. Tiếc cho con người chẳng để ý. Nếu để ý, kẻ ngu liền thành 

trí,  kẻ  cuồng  bèn  thành  thánh  vậy.  (Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn  Sao,  quyển 

 Thượng, Thư trả lời cư sĩ Niệm Phật)  



* Con người tánh vốn lành, do đối cảnh chạm duyên nhưng chẳng 

ra sức kiểm điểm, xem xét, cho nên khởi lên các chấp trước tốt - xấu, đủ 

mọi  thứ  tình  kiến  khiến  bản  tánh  bị  mai  một,  đều  luôn  là  như  thế.  Do 

vậy, những vị thánh nhân thời cổ vị nào cũng để lại ngôn giáo, mong cho 

con người hành theo để trở lại [thuần thiện như] thuở ban đầu. Những lời 

dạy ấy tuy nhiều, nhưng chẳng ngoài “cách vật trí tri, làm sáng tỏ Minh 

Đức, ở yên nơi sự tốt lành tột cùng” mà thôi. 



Trong chữ “cách vật” vừa nói đó, “cách” (格) giống như “cách đấu” 

(格鬬: trừ khử, chiến đấu), giống như một người chống lại muôn người; 

“vật” (物) là phiền não, vọng tưởng, mà cũng là cái được gọi là “nhân 

dục” (lòng ham muốn của con người) trong cõi đời. Chiến đấu với lòng 

nhân  dục  vọng  tưởng  phiền  não,  ắt  một  phen  phải  đầy  đủ  ý  chí  chẳng 

khiếp nhược thì mới có hiệu quả thật sự. Nếu không, tâm bị chuyển theo 

vật, làm sao trừ khử vật cho được? 



“Trí”  (致)  có  nghĩa  có  là  thúc  đẩy,  mở  rộng  đến  cùng  cực.  “Tri” 

(知) chính là lương tri “yêu thương cha mẹ, kính trọng anh” sẵn có của 

chúng  ta,  chứ  không  phải  do  dạy  dỗ,  do  học  hành  rồi  mới  có.  Nhưng 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  321  

thường  nhân  trong  xử  sự  thường  ngày,  nếu  chẳng  phản  tỉnh,  soi  xét, 

kiểm điểm, thì từ đấy sẽ bị vật chuyển, chắc là lương tri “yêu thương cha 

mẹ, kính trọng anh” ấy cũng bị mất đi, còn mong chi thúc đẩy lương tri 

ấy đến cùng cực để đối phó khắp vạn sự, hàm dưỡng tự tâm nữa ư? Do 

vậy, thánh nhân muốn con người làm sáng tỏ Minh Đức, ở yên nơi chỗ 

tốt  lành  tột  cùng,  bèn  dạy  con  người  chỗ  thực  hiện  đầu  tiên  chính  là 

trước hết phải khởi sự từ cách vật trí tri. Công phu vừa nói ấy mầu nhiệm 

không chi hơn được! 



Nhưng muốn cho thường nhân y theo đó tu trì, phải có khuôn phép 

đã hoàn chỉnh thì mới dễ được lợi ích. Ngũ Kinh, Tứ Thư đều là những 

khuôn phép đã hoàn chỉnh, nhưng do lời lẽ mênh mông, lại còn rải rác 

trong các sách, chẳng được tập hợp lại chia theo từng loại, hơi khó để bắt 

chước theo. Kẻ chưa đọc nhiều sách càng chẳng thể nhờ vào đâu để vâng 

theo  những  khuôn  mẫu  ấy.  Thái  Thượng  Cảm  Ứng  Thiên  thâu  tóm 

những lý lẽ tột cùng  “thuận theo [chánh đạo] thì tốt lành, trái nghịch thì 

 xấu, phước thiện, họa dâm” , thốt ra lời nghị luận rung trời rúng đất, mắt 

nhìn vào, tâm kinh hãi: “Thế nào là thiện? Thế nào là ác? Kẻ làm lành sẽ 

đắc thiện báo nào? Kẻ làm ác sẽ mắc ác báo nào?” đều thấy rõ cội nguồn 

sáng tỏ như xem ngọn lửa, nhưng kẻ ngu chẳng chịu làm lành, cứ  mặc 

tình làm ác! Ấy là vì cái tâm tự tư tự lợi xui khiến như thế. Nay biết: Kẻ 

tự tư tự lợi đâm ra sẽ đánh mất lợi ích lớn lao, mắc họa ương lớn lao, há 

dám chẳng gắng sức lương thiện để mong họa diệt, phước nhóm ư? Do 

vậy, bèn nói rằng: Sách này tạo lợi ích cho con người cũng sâu xa lắm. 

Vì thế, bậc Đại Nho thời cổ phần nhiều đều ngầm tu tập theo sách này. 

 (Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn  Sao  Tục  Biên,  quyển  Hạ,  Lời  tựa  sách  Cảm  Ứng  Thiên 

 Trực Giảng)  



* Đại sư Liễu Nhiên túc căn sâu dầy, từ lúc mới xuất gia bèn dốc chí 

nơi Tông thừa, nhọc nhằn tận lực tham cứu, lãnh hội được chỗ chỉ quy. 

Do những bài kệ của Thất Phật219 và ba mươi ba vị Tổ220 của Tây Trúc, 



219 Thất Phật là Tỳ Bà Thi Phật, Thi Khí Phật, Tỳ Xá Phù Phật, Câu Lưu Tôn Phật, 

Câu Na Hàm Mâu Ni Phật, Ca Diếp Phật và Thích Ca Mâu Ni Phật. Sáu vị trước đều 

là những vị Phật tại thế giới Sa Bà trong quá khứ. Những bài kệ truyền pháp của các 

vị Phật này được chép trong Cảnh Đức Truyền Đăng Lục. 

220 Ba mươi ba vị Tổ là những tổ sư nhà Thiền, theo truyền thống Thiền Tông Trung 

Hoa gồm 28 vị Tổ Ấn Độ và sáu vị tổ Trung Hoa (tổ Đạt Ma được kể là tổ 28 của 

Thiền Tông Ấn Độ, đồng thời là sơ tổ Thiền Tông Trung Hoa) gồm: 1) Ma Ha Ca 

Diếp 2) A Nan 3) Thương Na Hòa Tu 4) Ưu Ba Cúc Đa 5) Đề Đa Ca 6) Di Già Ca 7) 

Bà Tu Mật 8) Phật Đà Nan Đề 9) Phục Đà Mật Đa 10) Hiếp tôn giả (vị này do chưa 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  322  

Đông Chấn (Trung Hoa) văn sâu nghĩa thẳm, thật khó thể lãnh hội, Sư 

bèn  chú  thích  rõ  ràng,  thêm  vào  một  vài  câu  chữ  khiến  ý  nghĩa  càng 

được sáng tỏ, bèn đặt tên là Phật Tổ Tâm Đăng. 



Tiếp đó, Sư vân du các phương, nghiên cứu cùng tột kinh luận, mới 

biết pháp môn Tịnh Độ quả thật là biển pháp rất sâu để chư Phật, chư Tổ 

tự  lợi,  lợi  người  rốt  ráo,  hết  thảy  các  pháp,  không  pháp  nào  chẳng  lưu 

xuất  từ  pháp  này,  không  pháp  nào  chẳng  quy  hoàn  pháp  này.  Do  vậy, 

sanh lòng tin chân thật, tận lực tu trì để mong được vãng sanh ngay trong 

đời này hòng thỏa ý nguyện ban đầu, lúc nhàn hạ bèn nêu tỏ những lý 

cốt yếu của Thiền và Tịnh, lời lẽ đích xác, thiết thực, khiến người khác 

tỉnh  ngộ  sâu  xa,  đặt  tên  Thiền  Tịnh  Song  Úc  (Thiền  và  Tịnh  cùng  ra 

công gắng sức). 



Tuy  đề  xướng  Thiền  Tông,  nhưng  thật  ra  chú  trọng  Tịnh  Độ  ngõ 

hầu người đã ngộ chứng lẫn kẻ chưa ngộ chứng đều cùng được liễu thoát 

ngay trong đời này. Bạn của Sư là đại sư Đức Sâm muốn ấn hành lưu 

truyền,  cậy  tôi  thẩm  định  và  thuật  những  ý  nghĩa  cốt  yếu;  do  vậy,  bèn 

thâu tóm những ý nghĩa quan trọng để giãi bày. Điều đáng tiếc là văn tự 

lẫn ý nghĩa [của hai cuốn sách ấy] hơi sâu, kẻ sơ cơ thông thường chưa 

thể  vừa  đọc  đã  hiểu  rõ  được  ngay,  nhưng  sách  tiếp  dẫn  kẻ  sơ  cơ  rất 

nhiều, nên điều này vẫn chưa phải là điều đáng ân hận vậy. Tuy thế, sách 

này cũng có thể khiến cho kẻ tham thiền nhưng chưa ngộ chứng sẽ có 

được đạo để hoàn tất ngay trong đời này, có ích cho kẻ tu Thiền lớn lắm. 

Nguyện những ai thấy nghe đều cùng sanh lòng tin tưởng.  (Ấn Quang Pháp 

 Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Hạ, Lời tựa lưu thông cho bản in gộp chung hai sách 

 Phật Tổ Tâm Đăng và Thiền Tịnh Song Úc)  



*  Cư  sĩ  Hứa  Chỉ  Tịnh  biên  soạn  cuốn  Phật  Học  Cứu  Kiếp  Biên, 

dùng Tam Quy, Ngũ Giới, Thập Thiện để sửa lỗi hướng lành, bỏ mê trở 

về với ngộ, giữ ba nghiệp thân - khẩu - ý thanh tịnh, tu Tam Học Giới - 

Định - Huệ để mong trừ khử vọng nghiệp vốn chẳng hề có, khôi phục 

chân tâm vốn sẵn có. Lại còn dạy [người đời] tín nguyện niệm Phật, cầu 

sanh Tây Phương để vĩnh viễn lìa khỏi đời ác Ngũ Trược, thường hưởng 



bao giờ đặt lưng nằm xuống giường nên có tên như vậy) 11) Phú Na Dạ Xa 12) Mã 

Minh Bồ Tát 13) Ca Tỳ Ma La 14) Long Thọ Bồ Tát 15) Ca Na Đề Bà 16) La Hầu 

La Đa 17) Tăng Già Nan Đề 18) Già Da Xá Đa 19) Cưu Ma La Đa 20) Xà Dạ Đa 21) 

Bà Tu Bàn Đậu 22) Ma Noa La 23) Hạc Lặc Na 24) Sư Tử 25) Bà Xá Tư Đa 26) Bất 

Như Mật Đa 27) Bát Nhã Đa La 28) Bồ Đề Đạt Ma 29) Huệ Khả 30) Tăng Xán 31) 

Đạo Tín 32) Hoằng Nhẫn và 33) Huệ Năng. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  323  

pháp lạc Tứ Đức. Lại còn lấy mười đại nguyện vương của Phổ Hiền Bồ 

Tát để làm chỗ nương về, ngõ hầu nương vào từ lực của Phật Di Đà và 

nguyện luân của chính mình, tùy loại hiện thân trong mười phương các 

cõi, dùng đủ mọi phương tiện độ thoát chúng sanh, khiến cho khắp mọi 

hàm thức đều thành Phật đạo. Hư không có cùng tận, nguyện của ta vô 

cùng. Đấy là công lao cứu vãn kiếp nạn đến cùng cực vậy. 



Tục ngữ  có  câu:   “Cứu người phải  cứu  tới  nơi tới  chốn”.  Cứu như 

vậy có thể nói là triệt để đến cùng cực! Nhưng đối với người chưa biết 

đến chân lý Phật pháp thì thoạt đầu chẳng thể không dùng những sự tích 

nhân quả nông cạn, gần gũi để khơi gợi tín tâm của họ. Đừng vì những 

chuyện ấy nông cạn gần gũi mà chẳng muốn đọc rồi bỏ qua, thì sẽ tự đạt 

được diệu đạo thành thủy thành chung để mười phương ba đời hết thảy 

chư  Phật  trên  thành  Phật  đạo  dưới  hóa  độ  chúng  sanh.  Nguyện  khắp 

những người cùng hàng ai nấy đều cùng gắng sức.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn 

 Sao Tục Biên, quyển Hạ, Lời tựa cho sách Phật Học Cứu Kiếp Biên)  



* Quyển Khuê Phạm do tiên sinh Lã Thúc Giản đời Minh biên tập 

vào năm Canh Dần tức năm Vạn Lịch 18 (1590) đời Minh. Do vậy, được 

lưu truyền rộng rãi khắp nước, mọi nơi đều khắc bản, ấn hành. Gần đây, 

sách  bị  thất  truyền,  con  người  không  biết  đến.  Ông  Châu  Nghiệp  Cần 

tìm được trong tiệm sách cũ, cầm đưa cho ông Ngụy Mai Tôn coi. Mai 

Tôn thấy quyển một trích lục những lời hay ý đẹp dạy dỗ nữ giới trích từ 

Tứ  Thư,  Ngũ  Kinh  và  các  truyện  ký.  Quyển  hai,  quyển  ba,  quyển  bốn 

chép cặn kẽ ngôn hạnh của các hiền nữ, vợ hiền và mẹ hiền. Trước mỗi 

chuyện có hình vẽ, sau mỗi chuyện có lời bình để mắt người vừa chạm 

vào liền dấy lòng cảm kích, đua nhau bắt chước làm theo; thật đáng để 

giữ yên phương Khôn221 hòng giúp cho đạo bình trị, phụ trợ sự dạy dỗ 

trong gia đình, bồi đắp thêm cho oai nghi người mẹ, nên khôn ngăn vui 

thích, tán thưởng! 



Lý  Kỳ  Khanh nghe vậy, do  bà  vợ  ông ta  lúc  còn sống  đã tính  lưu 

truyền  những  thiện  thư  hầu  giữ  yên  chốn  khuê  các,  nhưng  chưa  được 

toại nguyện, bèn tự đảm nhiệm in năm trăm bộ để hoàn thành chí nguyện 

ấy, xin tôi đề tựa. Tôi nghĩ cuốn sách này vừa được in ra, ắt sẽ có đông 

đảo  bậc  thục  nữ  anh  liệt  hưng  khởi  tấm  lòng  mong  sao  trọn  hết  phận 

mình,  hoàn  thành  thiên  chức.  Trên  là  noi  bước  hai  bà  Phi,  ba  bà  Thái, 



221 Trong Dịch học, phương Khôn tượng trưng cho Đất, là quẻ thuần Âm nên thường 

dùng để ví cho nữ giới và đạo làm vợ. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  324  

trong xử sự, luân thường hằng ngày, lo liệu, giúp đỡ, un đúc, giáo hóa, 

dạy  dỗ, ngõ  hầu chồng  lẫn con đều thành  hiền  thiện  hòng  [cõi  đời]  đạt 

đến yên ổn tột bậc. Công đức ấy há thể diễn tả được ư? Do xét đến cội 

nguồn như thế liền viết thành lời tựa.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, 

 quyển Hạ, Lời tựa nêu duyên khởi in cuốn Khuê Phạm theo lối thạch bản)  



* Về thứ tự tu trì thì nên lấy việc mở mang tri kiến của chính mình 

để dẫn đường, dùng Tín - Nguyện - niệm Phật làm Chánh Hạnh, lấy vạn 

thiện trang nghiêm làm Trợ Tu. Vì thế, [sách này] xếp Kim Cang Kinh 

lên  đầu,  [rồi  đến]  Tâm  Kinh,  Quán  Thế  Âm  Phổ  Môn  Phẩm,  Đại  Thế 

Chí  Niệm  Phật  Viên  Thông  Chương,  A  Di  Đà  Kinh,  Vãng  Sanh  Chú, 

Niệm Phật Khởi Chỉ Nghi (nghi thức niệm Phật), Phát Nguyện Văn, và 

các chú Đại Bi, Chuẩn Đề, hoặc kiêm trì các thứ, hoặc chuyên trì một 

thứ đều nhằm để giúp cho sự tu trì Tịnh nghiệp ngõ hầu triệt ngộ  “Ngũ 

 Uẩn  vốn  là  không,  các  pháp  chẳng  có  tướng” ,  hành  khắp  muôn  hạnh 

nhưng  chẳng  thấy  tướng  năng  hành,  chuyên  chí  niệm  Phật  mà  hiểu  rõ 

 “tâm làm, tâm là”.   



Tu được như thế sẽ nhanh chóng ra khỏi đường mê, lên thẳng bờ 

giác! Ấy là vì chúng sanh đời Mạt chướng sâu, huệ cạn, nếu chẳng cậy 

vào  Phật  lực, thật  khó  thể  giải  thoát, bởi một  pháp  Niệm  Phật  chính  là 

pháp môn vô thượng thành thủy thành chung để mười phương ba đời hết 

thảy  chư  Phật  trên  thành  Phật  đạo, dưới hóa  độ  chúng  sanh; so  với hết 

thảy  những  pháp  cậy  vào  tự  lực  để  đoạn  Hoặc  chứng  Chân  hòng  liễu 

sanh tử thì khác biệt một trời, một vực! Lại muốn cho sơ cơ hành nhân 

biết  sâu  xa  nguyên  do  của  các  pháp  môn,  hai  chúng  tại  gia  trong  cuộc 

sống  hằng  ngày  và  trong  luân  thường  có  thể  dung  thông  cả  Chân  lẫn 

Tục, trọn hết cả Phật lẫn Nho, nên bèn in kèm theo Cảm Ứng Thiên, Âm 

Chất Văn, Giác Thế Kinh và những khai thị về tu trì Tịnh Độ để làm quy 

củ, chuẩn mực hòng cải ác hướng thiện, hướng lành tránh dữ, siêu phàm 

nhập thánh, liễu sanh thoát tử, ngõ hầu ngay trong đời này liền vượt ra 

ngoài  tam  giới  lục  đạo,  vào  thẳng  chín  phẩm  sen  thất  bảo.  Nguyện 

những người tu đều cùng ra sức chú ý.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, 

 quyển Hạ, Lời tựa cho cuốn Nhật Tụng Kinh Chú Tuyển Lục)  



* Phổ Môn Phẩm Đồ Chứng đáng để làm phương tiện khơi gợi lòng 

ngưỡng cầu đức Quán Âm. Văn Sao, Gia Ngôn Lục, văn tuy chất phác, 

vụng về, nhưng [qua những sách ấy] những điều trọng yếu để giữ thân 

xử thế, trị gia, trị quốc, tu chân ngay trong cõi tục, sống trong cõi trần 

học đạo đều có thể biết rõ. Nếu có thể thực hành thì tốt lành chi hơn? 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  325  

Nếu  chẳng  thực  hành,  chỉ  muốn  bàn  nói  điều  huyền  lẽ  diệu  cho  trơn 

mồm bóng miệng thì lợi ích đạt được cũng chỉ là ăn nói lưu loát mà thôi! 

 (Hoằng Hóa Nguyệt San số thứ 3 - Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 2, 

 Thư trả lời cư sĩ Dương Điển Thần) 

  

Những câu đối do đại sư viết để tự khích lệ  

 a)  Tất tương cách trí thành chánh thố kỷ cung, thị chân hào kiệt, 

 Bất dĩ thân tâm tánh mạng trí độ ngoại, nãi đại trượng phu  

(Tận lực thực hiện cách trí thành chánh222, thật đáng bậc hào kiệt, 

Gác bỏ chẳng màng thân tâm tánh mạng, mới xứng đại trượng phu)  



 b)   Nhữ  tương  tử  khoái  niệm  Phật,  tâm  bất  chuyên  nhất,  quyết  đọa  địa 

 ngục,  ngạ  quỷ,  súc  sanh  thượng  nan  cầu,  vật  vọng  tưởng  nhân  thiên 

 phước quả, 

 Nhữ tương tử khoái niệm Phật, chí nhược chân thành, tiện dự liên trì, 

 Thanh  Văn,  Duyên  Giác  do  phất  trụ,  định  khắc  chứng  đẳng  diệu  viên 

 thừa 

(Ông sắp chết hãy mau niệm Phật, tâm chẳng chuyên nhất, quyết đọa địa 

ngục, ngạ quỷ súc sanh còn khó mong cầu, chớ vọng tưởng quả phước 

trời người, 

Ông  sắp  chết  hãy  mau  niệm  Phật,  chí  nếu  chân  thành,  liền dự  liên  trì, 

Thanh Văn, Duyên Giác vẫn chẳng muốn trụ, chắc chắn chứng viên thừa 

đẳng diệu223)  



 c)   Chiếu  kiến  ngũ  uẩn  giai  không, tâm  cảnh  câu  quyên,  trực  đồng  hạo 

 nguyệt cô viên, quang thốn vạn tượng, 

 Chứng đáo nhất trần bất lập, trí bi song vận, bất dị hạo thiên hạo đãng, 

 thể phú quần luân  

(Soi  thấy  năm  uẩn  đều  không,  tâm  cảnh  đều  mất,  hệt  như  vầng  trăng 

vằng vặc, ánh sáng rọi trùm muôn vật, 



222 Cách vật, trí tri, chánh tâm, thành ý. 

223 Bình đẳng, vi diệu. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  326  

Chứng đến mảy trần chẳng lập, trí bi cùng vận, khác nào mặt trời rực rỡ, 

thể tánh che khắp mọi loài)  



 d)  Niệm Phật phương năng tiêu túc nghiệp, 

 Kiệt thành tự khả chuyển phàm tâm  

(Niệm Phật mới hòng tiêu túc nghiệp, 

Kiệt thành sẽ tự chuyển phàm tâm)  



 e)  Bế hộ cự lai nhân, thống niệm tử kỳ tương chí, 

 Chuyên tâm tu tịnh nghiệp, thâm tàm đạo nghiệp vị thành  

(Đóng cửa chẳng tiếp ai, xót nghĩ thân này sắp chết, 

Chuyên tâm tu tịnh nghiệp, thẹn thay đạo nghiệp chưa thành)  



 f)  Trác lập bất di, thường sư Khổng thánh, 

 Hữu phi tất cải, nghi hiệu Cừ hiền  

(Kiên quyết chẳng dời, thường tôn thờ Khổng thánh, Có lỗi bèn sửa, hãy 

học hạnh Cừ hiền224)  



 g)  Chứng đạo phương năng siêu lục đạo, 

 Minh tâm tự khả liễu tam tâm  

(Chứng đạo mới hòng siêu lục đạo, 

Minh tâm sẽ tự rõ ba tâm)  



 h)  Đạo nghiệp vị thành, cảm sử thử tâm tán loạn, 

 Tử kỳ tương chí, lực từ nhất thiết ứng thù  

(Đạo nghiệp chưa thành, há dám để tâm này tán loạn, 

Kỳ chết sắp đến, tận lực từ tạ mọi thù tạc)  



224 Tức Cừ Bá Ngọc, người sống cùng thời Khổng  Tử, nổi tiếng với câu nói   “đến 

 năm tròn năm mươi tuổi, biết bốn mươi chín năm trước đều sai”. 

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  327  

 i)  Duyệt biến trần hoàn nguyên thị huyễn, 

 Nghiên cùng diệu tánh cấp quy chân  

(Xem khắp trần gian đều huyễn ảo, 

Xét cùng diệu tánh gấp quy chân)  



 j)  Quả quá vị năng vi ngã hám, 

 Cư tâm vô ngụy nhậm nhân phi  

(Bớt lỗi chưa xong, thường áy náy, 

Giữ lòng không dối, mặc người sai)  

 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  328  

PHỤ LỤC 

* Thư trả lời cư sĩ Trí Viên  



(Phần  đầu  lược  đi)  Vãng  sanh  Tịnh  Độ  cố  nhiên  quý  ở  chỗ  tu  lâu, 

nhưng  chỗ  đáng  trọng  chính  là  chí  nguyện  quyết  định  chẳng  đổi  dời! 

Nếu suốt đời niệm Phật nhưng tâm thường mong mỏi phước báo nhân 

thiên, dù có tinh tấn, nhưng tâm nguyện vẫn tham luyến cõi Sa Bà này, 

còn  mong  chi  được  vãng  sanh  Cực  Lạc?  Vì  thế  biết:  Tín  Nguyện  quả 

thật là căn cứ lớn lao để chúng ta sanh về Tây Phương. 



Cảnh tượng lúc lâm chung của ông Trương Đức Du rất tốt, một là vì 

chính mình quyết chí, hai là được mọi người trợ niệm, may mắn không 

có kẻ phá hoại. Hạng người này công hạnh rất cạn, nếu không được trợ 

niệm,  lại  còn  có  kẻ phá  hoại  sẽ  chẳng  có  hy  vọng  gì  được  vãng  sanh. 

Lâm chung trợ niệm rất tốt, nhưng lúc bình thường vẫn nên đem sự lợi 

ích do trợ niệm trong lúc lâm chung, nỗi họa hại do bị kẻ khác phá hoại 

[chánh  niệm]  nói  với  hết  thảy  mọi  người  khiến  cho  con  cháu,  quyến 

thuộc đều giúp đỡ, chẳng đến nỗi phá hoại. Mời người khác trợ niệm thì 

có khi người ta không thể làm được; nếu quyến thuộc biết rõ, lợi ích sẽ 

to lớn lắm!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 2) 

Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên  

Trọn Bộ 

(Hoàn tất cảo bản ngày 16 tháng 08 năm 2009 - Giảo duyệt hoàn tất 

ngày 12 tháng 11 năm 2009)  

















 Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục Tục Biên                                                 Trang  329  





cover_image.jpg
An-Quang-Dai-Su-
Gia-Ngon-Luc-
Tuc-Bien





